Mise a jour - Janvier 2026

CHRISTIANISME PROTESTANT
RACINES — FORMATION - PORTRAITS

210 PAGES

Par Bruno HUITELEC







SECTION 1

INTRODUCTION AU
PROTESTANTISME



1. LA FOI CHRETIENNE ET LES CHRISTIANISMES

De nos jours, tout en parlant de la « religion chrétienne », on entend
aussi parallelement les termes de « religion catholique », « religion
orthodoxe » et « religion protestante ». Or, les « catholiques », les
« orthodoxes » et les « protestants » se définissent tous comme
« chrétiens ». Y aurait-il alors plusieurs « religions chrétiennes » ?

On se perdrait dans le raisonnement si 'on ne commencait pas sa réflexion par comprendre le sens du
mot « religion ». Ce terme est rattaché a deux racines étymologiques latines différentes. L'une d’elle,
« REGULA », fait allusion a la « regle » de vie que s’imposent les adeptes, c’est-a-dire aux pratiques
traditionnelles, qu’elles soient optionnelles ou obligatoires. Lautre, « RELIGERE », fait quant a elle
allusion au fait d’étre « relié » a une ou plusieurs divinités, ce qui met en avant la « relation » entre
cette ou ces divinités et le fidele. La premiere fait donc allusion aux « ceuvres » qui constituent le coeur
de la religion, alors que la seconde fait plutot allusion a la « foi » qui unit un fidéle a sa ou ses divinités.
Et aussi loin que remonte la mémoire des étres humains, la religion a toujours été présente d’une
maniere ou d’une autre, car elle est une tentative de réponse aux questions les plus existentielles de
I’'homme : D’ou je viens ? Qui je suis ? Quelles sont les raisons de mon existence ? Comment vivre avec
les autres ? Comment étre heureux ? Pourquoi le malheur existe-il ? Quel est le but de ma vie ?
Pourquoi faut-il mourir un jour ? Y-a-t-il quelque chose aprés la mort ?

Initialement, on parle de « religion chrétienne » au singulier. On fait ainsi allusion a la religion qui fut
fondée sur la personne de Jésus le « Nazoréen/Nazaréen » ou « de Nazareth », un prédicateur itinérant
juif du 1¢" siécle en Qui Ses disciples juifs ont reconnu le « Messie/Christ » dont la venue est prophétisée
par « la Bible » juive/hébraique (c’est-a-dire « I’Ancien Testament »). Cette « religion chrétienne », qui
est basée sur les enseignements de Celui qu’on connait de nos jours sous le nom de « Jésus-Christ »,
avait pris au départ la forme d’un nouveau parti religieux juif parmi ceux qui existaient au 1* siecle de
notre ere (parmilesquels « les pharisiens », « les sadducéens » ou encore « les esséniens »). Mais cette
foi qu’on pourrait aussi qualifiée de « judéo-chrétienne » portait un message universel : « I’Evangile »
(d’un terme en grec signifiant « Bonne Nouvelle »). Ce message se destinait a tous les étres humains
gu’ils soient Juifs ou non, et la foi chrétienne accueillait en son sein tous ceux qui se convertissaient au
Christ quelle que puisse étre leur origine ethnique. Plus tard, en voulant se démarquer du « judaisme »
officiel (qui développait et promouvait la mouvance « rabbinique » sur les bases de l'ancien parti
religieux des « pharisiens » et qui n’avait pas reconnu Jésus comme le « Messie/Christ »), le
christianisme primitif fut progressivement appréhendé comme une religion a part entiere.

Cependant, on a tendance aujourd’hui a parler de « religions chrétiennes » au pluriel. Il en est ainsi car
au cours des nombreux siecles suivants, le christianisme a fini par étre professé et représenté par de
nombreuses « confessions » (courants d’interprétation théologique de la méme foi) aux identités
culturelles et cultuelles distinctes, s’exercant selon des sensibilités spirituelles différentes.

Aujourd’hui, ces diverses confessions chrétiennes peuvent néanmoins étre classifiées par les
sociologues religieux en trois grands ensembles confessionnels : « le catholicisme », « 'orthodoxie » et
« le protestantisme » (d’ou est issu « I'anglicanisme » pluraliste actuel parfois considéré comme un
guatriéme ensemble ce qui est loin de faire 'unanimité). De temps a autre, les deux premiers, qui ont
une forte affinité sur la base des traditions et du systeme clérical, sont regroupés en un seul ensemble
qui pourrait étre qualifié de « catholique/orthodoxe ». De fait, on a pris I’habitude de désigner ces trois
ensembles comme étant chacune une « religion » distincte des autres. En périphérie, il existe bien
d’autres petits mouvements religieux minoritaires d’inspiration « chrétienne », qui en sont issus mais
qui ne sont plus a compter comme authentiquement « chrétiens » car leurs théologies s’éloignent de
I'essentiel méme du christianisme originel (mormons, témoins de Jéhovah, etc.)



Or, en France, le catholicisme (sous sa forme dite « romaine ») a longtemps été la religion officielle du
pays. Le christianisme primitif en voie de « catholicisme » avait atteint tres tot les provinces gauloises
de I'Empire romain et s’était imposé a la grande majorité des Gallo-romains. Au cours de ce qu’on a
appelé abusivement « les invasions barbares », les Francs, un peuple germanique, s'emparerent de
I'essentiel des provinces gallo-romaines pour y créer leur nouveau royaume, mélant en un seul peuple
les Francs (minoritaires et dominants) et les Gallo-Romains (populations autochtones romanisées
d’origine essentiellement celtique), d'ou le fait que le catholicisme garda sa prédominance
démographique. A la téte de ce royaume, Clovis fut le premier roi « barbare» (c’est-a-dire
spécifiguement « franc ») a se convertir au christianisme officiel de I'époque, c'est-a-dire plus
précisément au « catholicisme/orthodoxie » (dans son expression romaine et latine au sein du
« patriarcat de Rome »). Le royaume franc s’agrandit pour devenir un empire sous le régne de
Charlemagne avant de se morceler en trois grands royaumes. L'un de ces royaumes devint la base de ce
qui sera appelé I'Allemagne bien plus tard et un autre devint la France proprement dite. Or, les rois de
France comme ceux de tous les pays européens d’Occident faisaient reposer leur autorité « temporelle »
(c’est-a-dire politique et militaire) sur l'autorité spirituelle du pape qui acquit progressivement le statut
de « chef de I'Eglise catholique romaine » (en remontant rétroactivement cette prétention a 'apdtre
Pierre en tant que premier « évéque » de Rome).

Malgré des épisodes de laicité imposés autour de la premiere Révolution francaise, le catholicisme
romain est resté par « concordat » la religion officielle de la France jusqu’en 1905 ou fut adoptée la loi
républicaine qui ordonnait la séparation de « I'Eglise » catholique (et a travers elle toute religion) et de
I’Etat (désormais « laic », ce qui voulait dire « neutre en matiére religieuse »). Autant dire alors que la
culture frangaise, quoique de plus en plus islamisée depuis les immigrations maghrébines des années
1950, reste trempée de « catholicisme » dans sa culture profonde. Les Francais connaissent plus ou
moins bien cette « religion chrétienne » précise, comme celle dite « orthodoxe » qui lui est la plus
proche sur le plan théologique et ecclésiologique. Mais les chrétiens dits « protestants » (comptant
parmi eux ceux spécifiguement dits « évangéliques »), qui y sont présents depuis les débuts du
protestantisme au 16°™ siécle et qui ont une part intégrante a I'histoire et & I'évolution du pays, sont
quant a eux plus célébres que véritablement connus. La plupart des Francais se les représente au fil
d’idées regues et de jugements précongus que la culture catholique dominante avait véhiculés en son
temps de forte influence, dans une parfaite volonté d’opposition.

2. NAISSANCE GENERALE DU PROTESTANTISME

Comme évoqué au point précédent, 'usage commun a consacré I'expression de « religion
protestante ». Mais si par « religion » on entend un « systéeme de dogmes et de traditions immuables
garanti par des chefs religieux » (« REGULA » au sens le plus courant), alors le protestantisme est tout
sauf une religion. Comme les deux autres ensembles confessionnels du « christianisme », il regroupe
un certain nombre de confessions chrétiennes plongeant leurs racines dans une Histoire commune. De
plus, la base théologique commune de ces confessions s’ancre dans les résolutions de ce qu’on appelle
historiquement « la Réforme » (ou « Réformation »).

Le terme historique de « Réforme/Réformation » (avec une majuscule) désigne globalement les
événements et les résolutions du 16°™ siécle qui permirent a des catholiques romains de se séparer
de leur Eglise (systéme ecclésial officiel) pour former de nouvelles confessions chrétiennes (différentes
du catholicisme romain) se voulant plus conformes aux enseignements de la Bible.

En rupture avec la « papauté » (dont l'autorité sur les chrétiens fut considérée par elle comme
illégitime), la Réforme proclama cing grandes affirmations enseignées dans la Bible: le « soOLA
SCRIPTVRA » (la Bible est un catalogue de Saintes Ecritures, divinement inspiré, qui constitue de ce fait
I'unique support de la foi chrétienne authentique, I'unique source de ses doctrines), le « SOLA GRATIA »



(le Salut de I'étre humain a été obtenu par le sacrifice du Christ a la croix, et seule la grace de Dieu I'a
permise, aussi ce salut ne peut étre aucunement mérité par I'étre humain sur la base de ses bonnes
ceuvres), le « SOLA FIDE » (la foi en Jésus-Christ est le seul moyen qui permet a I'étre humain de
bénéficier du Salut gracieux de son 4me), le « SOLVS CHRISTVS » (Jésus est I'unique chef de Son Eglise et
le seul médiateur entre Dieu et les étres humains), et le « sOLI DEO GLORIA » (Dieu doit étre le seul objet
du culte, de I'adoration et de la soumission de I’Eglise car toute la gloire revient & Lui seul). Ces cing
principes (ou « soli/solas ») sont devenus les critéres fondamentaux du protestantisme.

Le terme « protestant » provient quant a lui de l'expression latine « PRO-TESTARI » (témoignage,
profession de foi). C’est ainsi qu’on désignait dans 'ancétre de I'’Allemagne au 16°™ siécle (a I'époque
dénommée « Saint-Empire Romain Germanique ») les « princes-électeurs » désormais de foi
« luthérienne » (point abordé plus bas) qui s’étaient opposés a la pression religieuse de leur Empereur
Charles Quint par le témoignage public de leur foi. Or ce témoignage se manifesta au moyen d’un acte
juridique de « protestation » fort. Aussi les « princes-électeurs » loyalistes (restés loyaux au
catholicisme romain) les surnommerent les « princes protestants ». Avec les premiéeres décennies, le
mot « protestant » finit par désigner tout chrétien appartenant aux mouvements de foi basés sur la
Réforme/Réformation.

Il faut garder & I'esprit que « I'Eglise (systéme ecclésial officiel) chrétienne », établi depuis le 45™ siécle
dans I'Empire romain, ainsi que ses rameaux (catholique romain, orthodoxes et catholiques
orientaux/uniates), sont la continuité structurelle des « Eglises primitives » (les premiéres formes
d’institutions chrétiennes des 1°" et 2™ siécles), mais dans une longue série de modifications de la foi
chrétienne originelle et d’évolution du systeme ecclésial au gré de « conciles » (réunions d’évéques,
notamment autour du pape ou d’un patriarche), « d’encycliques » (déclarations écrites et autres
décrets du pape ou d’un patriarche), de rédaction du « catéchisme » (c’est-a-dire I'énoncé officiel des
articles de foi) et du «droit-canon » (texte législatif ecclésiastique). Ces modifications ont pu
notamment survenir a cause de la conception catholique romaine de I'autorité de I'Eglise. Ainsi, méme
s’il a fallu attendre 1870 (concile Vatican I) pour le définir officiellement, le pape est de plus longue
date considérée par les fidéles de son Eglise comme « infaillible en matiére de foi », d’une part « Ex
CATHEDRA » (du latin « en chaire », soit dans le moindre de ses enseignements théologiques
unilatérales), et d’autre part dans son « MAGISTER » (du latin « maitrise/domination », soit en
collaboration avec ses évéques dans les résolutions des conciles cecuméniques). Pour chaque fidéle
catholique romain, il est le « chef » spirituel de ladite « Eglise catholique et apostolique romaine »
(systéme ecclésial percu alors par eux comme la seule et véritable « Eglise de Jésus-Christ »). Il est aussi
a leurs yeux le « vicaire » (tenant lieu/représentant) de Dieu sur terre.

De tout temps, des croyants catholiques romains, orientaux et orthodoxes (ecclésiastiques ou non) ont
réclamé des « réformes » de leurs Eglises, avec le sens originel de « retours épurés a la premiére
forme » (percue par eux comme seule authentique). Les réformes en question ont toujours été tres
longues a se mettre en mouvement et n‘ont jamais vraiment abouti au résultat désiré par leurs
promoteurs. Les plus diplomatiques d’entre eux ont pu avoir une certaine reconnaissance en leur
temps. Certains mémes, apres leur mort, ont été proclamés « Saints » dans le catholicisme/orthodoxie
parce que leurs petites réformes avaient plus ou moins abouti et que ces personnages faisaient I'objet
d’une certaine vénération populaire. Les plus radicaux dans I’Eglise catholique romaine, qu’on nomme
rétrospectivement aujourd’hui les « pré-réformateurs », n‘ont pas eu cette chance. lls ont été rejetés,
condamnés, persécutés voire massacrés par les autorités catholiques qui voyaient en eux de dangereux
« hérétiques ». On peut ici faire mémoire de Pierre VAUDES ou encore de Jan HUS. C’est a cause de cet
univers de répression que la « Réforme/Réformation » n’avait pu étre inaugurée avant le 16°™ siécle.

Le Moyen-Age était a peine fini et 'on était alors au début de la Renaissance. Le christianisme
catholique romain faisait partie de tous les aspects de la vie de I'Européen occidental et central, mais
les peuples commencaient a ne plus vraiment compter sur le duo traditionnel « politique/religieux »



(c’est-a-dire « royauté/papauté ») pour établir sur terre le bonheur éternel. Les
mouvements militaires censés favoriser l'unité religieuse (comme les
« croisades ») ne faisaient plus I'unanimité des catholiques qui n’étaient plus
vraiment convaincus de limminent « danger du musulman » (appelé
« mahométan » a cette époque) que scandaient les papes. « L'humanisme »
(philosophie se centrant sur I'étre humain)
s’était répandu parmi les intellectuels et une partie du clergé. La
recherche d’un « eldorado » gréco-romain de I'antiquité amenait les
élites a délaisser les acquis artistiques, littéraires et religieux du
Moyen-Age (désormais percu comme une ére d’obscurantisme et de
barbarie) pour tenter de retrouver un supposé « paradis perdu » ‘
(intellectuel, littéraire et artistique) des Empires gréco-romains. Dans la lancée, des theologlens
s’interrogeaient sur le bienfondé de certaines doctrines ou de certaines pratiques religieuses
catholiques héritées des siecles passés.

Plarisnmsn RECATS Or, contrairement a une idée regue, la Bible était connue et aimée
; e e ) ) . . .
wm,w g par les catholiques de I'époque, mais le petit peuple, quand il
mngmm' st savait lire, ne lisait pas le latin (langue religieuse et officielle du

: i catholicisme romain) et ne pouvait accéder a la lecture de la seuIe

traduction biblique « autorisée » (faisant autorité Ilturglque)
« Vulgate » (version latine faite par
Jérdme DI PAOLO de Stridon au 4™
siecle). Il existait des versions non « autorisées » en langues vulgaires, mais
si elles n’étaient pas fortement annotées selon la foi officielle, elles étaient
condamnées et interdites par I'autorité pontificale (relative au pape). La
connaissance populaire de la Bible était limitée a ce qu’enseignait le clergé,
alors que les « petits prétres » qui formaient le « bas-clergé » étaient eux-
mémes a peine formés. Les histoires marquantes de la Bible étaient
connues de tous, notamment par le moyen des « mystéres » (sortes de
representatlons theatrales donnees sur le parvis des églises) et des « vitraux » qui les racontaient selon
quelques filtres artistiques et culturels médiévaux. Autant dire
que la partie doctrinale était inconnue ou méconnue et que le
clergé était la seule référence dans le domaine. Les riches lettrés,
connaissant le latin, avaient quant a eux accés libre a la Bible
(version de la Vulgate) mais dans des éditions fortement
« glosées » (c’est-a-dire annotées) qui avaient pour but d'imposer
_ M au lecteur l'interprétation officielle de chaque texte, c’est-a-dire
celle du cathoI|C|sme construite a travers les siecles. Le désir de « réforme » était plus que jamais
d’actualité et une majorité d’Européens était préte a s’y
engager, surtout que I'imprimerie venait d’étre inventée par
Johannes GENSFLEISCH, dit « Gutenberg » (1397-1468), et
rendait les idées « nouvelles » (du moins pergues ou
désignées comme telles a I'époque) plus faciles a répandre.
Comme un signe avant-coureur, le premier livre de I'Histoire
a étre imprimé vers 1450 fut « la Bible », une variante latine
de la Vulgate en usage a I'Université (catholique) de Paris.

.
.
1]
']
.
.
[
.
]
L]

Au 16°™ siecle, la Réforme/Réformation fut inaugurée et portée, avec conviction et résistance, par cing
grands « Réformateurs » historiques (Martin LUTHER, Martin BUCER, Ulrich ZWINGLI, Jean CALVIN et
John KNOX). Dés ses débuts et au cours des siécles suivants, elle se diversifia davantage dans le cadre
de « réveils spirituels » (regains dynamiques de la foi protestante) sous I'impulsion d’autres
« Réformateurs » dont la réputation historique est plus modeste (Conrad GREBEL, Felix MANZ, John



SMYTH, Thomas HELWYS, John WESLEY, William MILLER, Benjamin Wills NEWTON, Samuel PRIDEAUX
TREGELLES, John-Nelson DARBY, Charles PARHAM, William SEYMOUR, etc.). Malgré la forte répression
catholique romaine, la papauté n’a pas su I'étouffer dans I'ceuf cette fois-ci.
i W cette « Réforme/Réformation » protestante fut initiée au cceur de I'Europe
= (Saint-Empire Romain Germanique a la base), et c’est sur ce subcontinent
premierement que le protestantisme s’enracina et se développa
(principalement sur ce qui allait devenir aujourd’hui 'Allemagne, la Suisse, la
Grande-Bretagne, les Pays-Bas et les pays scandinaves). Puis, suivant le

N L . . L.
B S mouvement colonial, il prit une ampleur exceptionnelle en Amérique du Nord
RN, (Etats-Unis, Canada) avant de se répandre dans le monde entier et
2 7 principalement dans les ex-empires coloniaux britanniques et néerlandais.

3. DEFINIR LE PROTESTANTISME

Maintenant que nous avons dégagé les généralités concernant la naissance du protestantisme, reste la
question de base : « Que signifie étre protestant ? »

Etre « protestant », c’est d’abord étre « chrétien ». Oui, sociologiquement parlant, le
protestantisme se présente comme la troisieme branche historique de ce qu’on appelle
globalement le « christianisme ». Il a été aussi dégagé sociologiguement que la base
authentique de la foi chrétienne est résumée dans deux textes anciens surnommés
globalement le « CREDO » (littéralement « Je crois ») appelés : « Le Symbole des Apotres »
(essentiellement écrit au 2°™ siécle mais fixé et adopté a Nicée en I'an 324 avant une derniére retouche
au 8™ siécle) et « Le Symbole de Nicée-Constantinople » (écrit et adopté a Constantinople en I'an
381). Toutes les confessions religieuses qui adoptent et respectent les énoncés de ces deux textes sont
historiquement dites « nicéennes » et se laissent voir comme authentiquement « chrétiennes ». Celles
qui s’en éloignent de peu ou de beaucoup ne sont plus a percevoir extérieurement comme
authentiquement « chrétiennes » (quoi que « dérivées » ou « inspirées » du christianisme et méme si
les confessions concernées s’étiquettent elles-mémes comme « chrétiennes »). Le « christianisme » vu
historiqguement comme authentique est donc ce qu’on peut aussi appeler le « christianisme nicéen ».
Le « catholicisme », « I'orthodoxie » et le « protestantisme » sont les trois branches généralement
admises comme telles de ce «christianisme nicéen» documenté et s’enracinant dans les
enseignements de la Bible chrétienne. Les énoncés de ces deux textes sont donc un résumé de la base
fondamentale de la foi dans ces trois groupes confessionnels chrétiens. Et la différence entre eux ne
survient que sur d’autres éléments, extérieurs a ces énoncés communs fondamentaux.

Ceci étant dit, étre spécifiqguement « protestant » c’est avoir et exercer une foi chrétienne qui refuse
de se baser sur des enseignements traditionnels postérieurs a la Bible comme si ces derniers étaient
égaux aux enseignements du Christ, de Ses douze ap6tres et de I'apdtre Paul. C’est donc vouloir baser
sa « foi en Christ » sur le seul fondement des Ecritures saintes du christianisme, c’est-a-dire « La Bible »
(’Ancien Testament contenant les textes de la Bible juive et surtout le Nouveau Testament). Etre
spécifiguement « protestant », c’est considérer son appartenance au Christ non en fonction d’un
héritage culturel et familial (méme s’il est trés apprécié) mais sur sa foi individuelle. Etre
spécifiguement « protestant » c’est avoir la liberté d’interpréter la Bible de facon autant individuelle
gue collective, en toute bonne conscience devant Dieu. C’est donc en parallele respecter le point de
vue différent des autres protestants sur des sujets secondaires qui peuvent offrir différentes
perspectives d’exégese et de compréhension, sachant que les sujets essentiels sont clairement exposés
par les Ecritures saintes et constituent de fait I'unité théologique naturelle de tous les protestants.
Enfin, étre spécifiquement « protestant », c’est ne demeurer membre que d’'une communauté qui
s’inscrit dans I’héritage de la Réforme/Réformation et qui ne s’en éloigne pas.



4. UN MOUVEMENT ENRACINE

Les sections suivantes ont pour but de comprendre I’histoire générale et les histoires particulieres du
protestantisme et de ses diverses confessions, afin de comprendre la présence et la raison d’étre du
protestantisme dans I'Histoire du christianisme. Mais ne remonter la compréhension historique qu’au
16°™e siécle a partir des actes fondateurs proprement protestants, c’est aussi perdre une bonne partie
d’une juste compréhension générale.

Car le protestantisme n’est pas né « de génération spontanée », d’une fagon étrange et complétement
« désincarnée » par rapport a une histoire générale entamée des millénaires auparavant. Comme le
protestantisme a cherché des ses débuts et toujours encore a retrouver l'identité religieuse et
spirituelle des tout premiers chrétiens, eux-mémes enracinés dans l'identité religieuse et spirituelle du
peuple hébreu/israélite/juif, il faut autant comprendre I'histoire générale hébraique/israélite/juive
jusqu’a Jésus-Christ et ses premiers disciples, que comprendre I'histoire générale des premiers
chrétiens, puis celle des Eglises instituées (catholiques, orthodoxes) jusqu’au 16°™ siécle, si 'on veut
saisir toute la pertinence du soulevement protestant qui a donné naissance au protestantisme si vivant
et présent dans le monde actuel. Aussi les sections de compréhension historique suivantes vous feront

parcourir tous ces aspects pour mieux appréhender le protestantisme d’aujourd’hui.



SECTION 2

LE JUDAISME ANTIQUE, JESUS-CHRIST ET
LES EGLISES CHRETIENNES PRIMITIVES

10



1. LE JUDAISME ANTIQUE : LE BERCEAU DU CHRISTIANISME

A. UN PEUPLE NOMME « ISRAEL » : LE PEUPLE JUIF

TERRE DISRAEL S Les données de la science —— -
omermeie ot historique moderne nous parlent 1 |

d’'un peuple appelé «Israél»,

dont la plus ancienne mention sur

une stele (en hiéroglyphes) remonte a 1210 avant notre ére, dans un
royaume situé sur le territoire géographique dont I'essentiel est
actuellement occupé par I'Etat moderne d’Israél et les territoires dits
« palestiniens ». Régnait alors sur ce royaume un homme nommé David.
Ce peuple, composé de douze tribus, fondait son unité nationale sur une
langue sémitique commune appelé « I’'hébreu », et sur une religion
commune qui marquait sa différence avec les autres religions connues
de I'époque pour étre la premiere forme de « monothéisme » (croyance
et adoration d’un seul et unique Dieu) de I'Histoire.

Le Dieu unique d’Israél, vu comme spirituel, ne pouvant se faire représenter

par la moindre idole, Tout-Puissant et Créateur de toute chose dans 'univers 5 ﬁ\ é A’
visible et invisible, avait un nom propre dont on a aujourd’hui perdu la

prononciation exacte, les consonnes étant seules représentées sous forme de ’
lettres dans les langues sémitiques. Ce nom s’écrivait par un tétragramme l '
(c’est-a-dire un ensemble de quatre lettres) équivalant a YHWH (soit en vieux

latin IHVH ou en latin ecclésiastique JHVH). Pour éviter de le prononcer « en vain » (c’est-a-dire sans
respect, sans adoration ou pour tromper/falsifier), Ses fideéles parlaient de Lui au quotidien ou lisait
Son nom a lécrit en lui substituant un titre divin en hébreu, « Adonai », qu’on peut traduire par
« Seigneur » ou « Maitre ». On a bien tenté d’en retrouver la prononciation, soit par des barbarismes
(c’est-a-dire des erreurs d’interprétation) comme « Jéhovah/Jéhova », soit par des recompositions
hasardeuses comme « Yahweh/Yahvé » mais sans la moindre certitude. Le nom désignant par sa racine
étymologique un « ETRE » par excellence (« Il était, Il est, Il sera, Il fait étre/devenir ») et Qui est seul
par définition « éternel » (c’est-a-dire existant depuis toujours et pour toujours, sans commencement
ni fin), un usage francophone d’origine grecque le traduit souvent en francais par « UEternel ». Dans ce
dossier, nous emploierons I'usage traditionnel international, qui suit I'usage traditionnel d’Israél, repris
dans de nombreuses traductions des écrits saints/sacrés de ce peuple, a savoir « Le SEIGNEUR » (avec ici
des lettres capitales pour le différencier du titre « Seigneur » lorsqu’il est écrit tel quel).

L'une des tribus d’Israél, nommée « Lévi », était consacrée au service cultuel
du SEIGNEUR et n’avait aucun territoire en propre, a part des cités
| disséminées dans tout le royaume. Dans ses rangs, une caste sacerdotale
fournissait au service du culte de la religion israélite '
ses principaux officiants: les « prétres» ou
« sacrificateurs » juifs, dont le primat était appelé Le
« Grand-Prétre » ou « Souverain Sacrificateur ». Les
autres tribus avaient chacune un territoire donné,
I'une encore en possédant deux car on y distinguait
deux sous-tribus, soit en tout douze territoires
tribaux. Le roi DaV|d issu de la tribu royale de « Juda », était aussi celui qui avait
fait d’'une ancienne petite cité de la région, précédemment connue sous le nom
cananéen de « Salem », sa grande capitale politique et religieuse sous le nom
de « Jérusalem » (de I'hébreu « Yéroushalayim » signifiant « Cité de la Paix »).

11



Sous le régne de son fils et successeur, le roi Salomon (en hébreu
« Shlomoh », c’est-a-dire le « Pacificateur »), réputé pour son
immense richesse et sa trés grande sagesse, le sanctuaire mobile
(appelé « Tabernacle » ou « Tente de la Rencontre ») qui servait
de lieu central au culte national de ce peuple jusque-la fut
remplacé par un magnifique temple bati a Jérusalem sur une
hauteur appelée « Sion ».

Aprés le déces de ce roi, un conflit de succession se fit jour. Les douze tribus se diviseérent sur la
reconnaissance du nouveau roi. Deux d’entre elles restérent fidele a celui de la dynastie royale en place,
car elle était réputée établie par le SEIGNEUR Lui-méme. Les huit autres tribus et les deux demi-tribus,
dont les territoires s’étendaient au nord du grand royaume, préférerent reconnaitre pour roi l'autre
prétendant au trone, et firent sécession pour créer un royaume propre, avec la ville de « Samarie »
pour capitale. Fort d’intégrer la majorité des tribus d’Israél, comme un tacle pour les deux autres tribus,
ce nouveau royaume se fit appeler « royaume d’Israél ». Les deux tribus restées fideles a la dynastie
royale établie, fort d’intégrer la tribu royale de cette dynastie, formerent alors un royaume propre, avec
Jérusalem pour capitale, et se fit appeler « royaume de Juda », du nom méme de la tribu royale.

En 720 avant notre ére, le royaume d’Israél (au nord) fut menacé puis conquis par 'Empire assyrien qui
dominait a I'époque le « Croissant Fertile », et surtout la puissante Mésopotamie. Les huit tribus et
deux demi-tribus israélites qui s’y trouvaient furent exilées en masse avec grande force par
I'envahisseur, dispersées dans les régions de la lointaine Assyrie et ses possessions dans le Proche-
Orient. Dans chacune de ces tribus, de grandes tranches de populations disparurent mystérieusement
de I'Histoire et ne furent jamais retrouvées par la suite. Si des clans familiaux de chacune d’elles
existerent encore apres cette époque, établis comme des communautés israélites minoritaires dans les
contrées de cet empire, les disparus furent depuis lors surnommeés les « dix tribus perdues d’Israél ».

Aprés cette date, le royaume de Juda (au sud) fut le seul territoire souverain e rovaumes do
représentant encore le peuple d’Israél. C’est a cette époque que le terme « Juda »

(en hébreu « Yéhoudah » c’est-a-dire « Louange », « Célébration » ou encore o

« Action de grace ») fut associé comme synonyme au terme « Israél ». La religion i
israélite devint de fait celle officielle au seul royaume de « Juda », d’oli son nom o

de « judaisme ». Le terme hébreu « Yéhoudim » qui désignaient initialement les k
habitants du royaume de Juda fut trés vite considéré comme synonyme du terme Rovavke o,

« Israélites » et méme étendu pour désigner tous les autres Israélites. Parfois C B A
traduit « Judéens » quand on veut exclusivement parler de nos jours des - /
habitants de ce royaume et du territoire correspondant dans I'Antiquité, le terme ‘ “ﬁl :
a surtout donné en frangais, via le latin et les évolutions linguistiques romanes, e o
celui de « Juifs ». Donc, a partir de cette époque, un ressortissant du peuple Dl o

oLt

d’Israél, tout en pouvant étre désigné comme un « Israélite » (littéralementen = ..
hébreu un « Fils d’Israél »), est surtout désigné comme étant un « Juif » (sur le plan ethnique), et
particulierement s’il pratique la foi « israélite/juive », c’est-a-dire le « judaisme ».

Au 6™ siécle avant notre ére, 'Empire babylonien avait
renversé et remplacé I'Empire assyrien dans la domination du
Proche-Orient. En 587 avant notre ére, elle envahit le royaume
de Juda et le soumit a son autorité politique et militaire,
détruisant et pillant au passage le temple de Jérusalem. Afin de
s’assurer gu’aucune rébellion juive ne serait a craindre, elle fit
exiler les familles d’aristocrates et de notables (militaires ou
religieux) du pays qui vinrent rejoindre les anciens exilés

12



israélites du royaume du nord encore faiblement présents dans ces territoires. lls formérent ensemble
une sorte de « Diaspora » (c’est-a-dire « Dispersion ») juive, en dehors des frontiéres du pays d’origine.

Aprés quoi, 'Empire perse renversa I'Empire babylonien en héritant de son vaste
territoire. En 538, son dirigeant le roi « Cyrus Il le grand » fit paraitre un édit
permettant et encourageant les Juifs dispersés dans I'empire a rentrer dans leur
pays pour le reconstruire (y compris le temple de Jérusalem) et y recréer leur
foyer national en I'administrant de facon autonome au sein de I'Empire perse.
Aprés 69 ans d’exil, de nombreux Juifs rentrerent donc s’y installer en rejoignant
la faible population juive restée sur place, ainsi qu’une petite population de non-
Juifs installés pendant I'exil autour de la ville de Samarie, et qui s’était convertie
au judaisme mais en développant son propre culte et ses propres convictions
prophétiques : les « Samaritains ». Ensemble, sous la direction du prince
Zorobabel, du notable Sheshbatsar et du grand-prétre Josué, les Juifs
reconstruisirent le pays. Et le temple fut aussi rebati (on parle historiguement de :
« second temple ») sous la supervision d’un prétre du SEIGNEUR nommé Esdras qui était aussi réputé
comme prophéte du SEIGNEUR. Le pays désormais sous tutelle
impériale perse, occupait environ tout le territoire de I'ancien
grand royaume d’Israél des rois David et Salomon, mais
réadopta par usage courant le terme « Juda » pour se désigner
en tant que nouvelle province juive autonome de I'empire Perse,
et dont les habitants étaient globalement définis comme des
Judéens/Juifs.

En 332 avant notre ére, un jeune roi macédonien nommé Alexandre, ayant
réussi a conquérir toutes les contrées de la Gréce comme base de son
empire en extension, envahit et soumit le territoire de Juda et la population
juive sur place. Celui que I'Histoire appellera « Alexandre le Grand »
détruisit I'empire perse et érigea sur ses ruines un des plus grands empires
de I'Histoire, s’étendant de la Grece (a 'ouest) jusque sur les rives du fleuve
Indus aux portes des royaumes indiens (a l'est). Le territoire de Juda fut
alors révélé au « monde connu » sous la forme grecque de son nom qui lui
resta, et qui est francisée en « Judée ».

A la mort d’Alexandre en 323 avant notre ére, son immense empire fut morcelé en quatre néanmoins
grands empires dirigés initialement par ses quatre généraux les plus proches et leurs familles
respectives. La Judée et sa capitale Jérusalem furent englobées a I'empire « Lagide », dirigé par le
général Ptolémée, devenu le roi « Ptolémée | Soter »,
I'ancétre direct de la célébre reine « Cléopatre (VII) ». Ce
nouvel empire comprenait essentiellement I'ancienne
Egypte et la région de Cyrénaique (aujourd’hui en Lybie),
et fut reconnu par la suite comme un nouvel et grand
royaume d’Egypte. Dans la capitale de cet empire, fondée
par Alexandre le Grand et appelée « Alexandrie », de
nombreux Juifs de la Diaspora s’étaient installés des 331
avant notre ére pour y fonder une communauté juive
locale trés vivante, et portée sur les réflexions théologiques et philosophiques. En parallele, face a
I'influence grandissante de la foi paienne grecque en Judée, un grand parti religieux juif naquit pour la
contrer et promouvoir de facon stricte la foi juive, I'étude des Ecritures saintes/sacrées du judaisme,
'observance draconienne des commandements de Dieu, le tout sous l'influence d’une tradition
d’interprétation propre a elle mais rattachée dans sa croyance au plus grand prophéte passé d’Israél,
Moise (en hébreu « Moshé » c’est-a-dire « Retiré »), comme une sorte d’héritage « oral » de ce

13



dernier : le parti des « Hassidéens » (en hébreu « H’assidim » signifiant « Pieux/Intégres ») devenu par
la suite celui des « Pharisiens » (en hébreu « Péroushim » signifiant « Séparés/Ceux qui expliquent »).

En 219 avant notre ére, Jérusalem et la Judée furent envahis et conquis par un
autre grand empire issu de I'empire d’Alexandre le Grand, I'empire
« Séleucide », dirigé au départ par le général Séleucos et couvrant
essentiellement 'ancienne Assyrie. En 175 avant notre ere, le roi séleucide
Antiochos IV Epiphane fit une tentative de destruction de la foi juive dans le
but d’'imposer aux Juifs la religion paienne gréco-babylonienne. Il fit usurper le
poste de Grand-Prétre du SEIGNEUR par I'un de ses partisans, provoquant la
désertion du temple par les fideles. Il fit aussi ouvrir un gymnase a la grecque
(les athlétes performant traditionnellement nus) ou les Juifs ne pouvaient
participer que s’ils parvenaient a masquer les traces de leur circoncision (un
geste symbolisant leur honte de la foi juive et un rejet de l'appartenance au SEIGNEUR). S’en suivirent
des actes de violence perpétrés le jour hebdomadaire juif du Repos (le « Sabbat », en hébreu
« Shabat » signifiant « Cessation de travail »), l'interdiction d’observer ce repos sabbatique,
I'interdiction aussi de pratiquer la circoncision (signe rituel des Juifs pour signifier leur appartenance a
« I'Alliance » conclue entre leur Dieu et leur peuple), les offices de prieres et les sacrifices au SEIGNEUR.
Puis le comble fut atteint par des profanations paiennes dans le temple méme de Jérusalem qui fut
| B N dédicacé par 'occupant au dieu grec Zeus Olympien. Des rouleaux d’Ecritures
Efl =% saintes/sacrées juives furent déchiquetés, un autel a Zeus fut érigé dans le temple
g sur celui du SEIGNEUR, des sacrifices y furent offerts a ce dieu paien, et des orgies
h’f‘!;xﬁ-‘?
En réaction a ces outrages hautement blasphématoires, une

a la grecque furent organisées dans la cour du temple.
famille sacerdotale juive surnommée les « Maccabées » (en
hébreu « Magavim » c’est-a-dire « Marteleurs »), sous la
direction de son patriarche le prétre Mattathias (en hébreu
« Matityahou ») et relayé par son fils Judas, entra en résistance
armée et rallierent a leur cause une grande partie du peuple juif.
Les résistants, retirés dans les collines, descendaient pour
réprimer les collaborateurs de l'occupant séleucide. La révolte s’étendit en conflit armé contre
I'occupant lui-méme et porta ses fruits. Aprés d’apres combats, la grande Judée put retrouver son
indépendance. Le temple profane fut purifié rituellement et dédicacé a nouveau au SEIGNEUR. Le
4 ‘ nouveau pouvoir royal juif ne fut cependant pas
placé entre les mains de I'ancienne famille royale
de la tribu de «Juda », descendante des rois
David et Salomon, mais dans celle du clan des
Maccabées, famille sacerdotale de la tribu de
« Lévi», dont les membres dynastiques furent
appelés les « Hasmonéens », du nom de leur
grand patriarche familial nommé « Hasmonée »
(en hébreu « Hashmonai »).

Pour autant, la Judée indépendante ne se coupa pas du monde. Elle était ouverte au commerce, et par
ce biais maintenait aussi un lien direct avec la Diaspora juive en Egypte et en Orient. Pour faciliter les
liens et la communication, le grec fut employé pour les relations officielles internationales et I'araméen
(une langue sémitique tres proche de I’'hébreu et largement parlé dans les pays limitrophes et jusqu’en
Mésopotamie) devint privilégié pour communiquer avec la Diaspora juive. Ce fut a tel point que dans
le pays I’hébreu fut peu a peu relégué au strict usage religieux, pour les cultes, la prédication et bien
entendu la lecture et I'’étude des Ecritures saintes/sacrées. Au quotidien, 'araméen I'avait remplacé et
devenait la langue maternelle des nouvelles générations juives du pays.

14



La fin du regne de cette dynastie ne fut pas sans heurts, avec des conflits de succession. En 67 avant
notre ere, aprés la mort de la régente hasmonéenne Alexandra, veuve du roi Alexandre Jannée, le trone
de Judée fut disputé entre ses deux fils Jean Hyrcan Il et Aristobule Il. C’est sur cet arriere-plan de
conflit de succession que I'Empire romain, devenant par conquétes successives le maitre du pourtour
du bassin méditerranéen, entra en scéne dans |'Histoire juive. En 63 avant notre ere, les armées
romaines dirigées par le général Pompée,
s’'emparérent de Jérusalem et conquirent
toute la grande Judée. Pour éviter les
conflits de résistance, au lieu d’en faire
une province directe de I'Empire, la
grande Judée fut transformée en
« protectorat romain », demeurant ainsi
un royaume autonome dont les dirigeants
étaient entierement soumis a l'autorité de
Rome.

Les Romains reconnurent Jean Hyrcan |l roi de Judée (utilisant surtout le titre grec d’ethnarque pour le
qualifier), et étant issu de la tribu sacerdotale juive, lui firent cumuler le mandat de Grand-prétre du
SEIGNEUR. Pour s’assurer de son dévouement a 'empire romain, ils lui imposerent un conseiller dévoué
a Rome nommé Antipater, un Iduméen (descendant d’Edomites) immigré dans le pays et converti au
judaisme. Or, en I'an 40 avant notre ére, le fils d’Antipater nommé Hérode se fit reconnaitre « roi des
Juifs » par le Sénat romain, en lieu et place de Jean Hyrcan Il. Ce dernier avait été enlevé par les Parthes
qui étaient en conflit armé avec Rome et qui tentaient d’envahir la Judée apres I'invasion de la Syrie.

En 37 avant notre ére, aprés I'exécution d’Antigone 1, le
dernier prétendant au trone Hasmonéen, celui qui se fit
appeler depuis lors « Hérode le Grand » aida les Romains
a repousser les attaques des Parthes et a sécuriser le
territoire juif. Il régna ensuite sur la majeure partie de la
grande Judée. A cette époque, les Juifs n’étaient
globalement pas favorables a ce « roi client » de Rome qui
n’était méme pas d'ascendance juive, encore moins
royale, et dont 'adhésion religieuse officielle au judaisme,
L5 f hérité de son pére, n’était convaincante pour personne.
, - s M/ ...w‘d Vainement, le roi Hérode tenta bien de s’'imposer par la
peur et une cruelle répression, en livrant ses détracteurs actifs a la justice romaine qui les firent
« crucifier » en masse (c’est-a-dire mis a mort cloués sur des instruments de supplices appelés des
« Croix »), mais son régne était toujours considéré par la majorité comme illégitime. Aussi, en 35 avant
notre eére, Hérode se maria de force
a la petite-fille de Il'ancien roi
Hasmonéen nommée Mariamne,
afin de justifier son titre de « roi des
Juifs » auquel il tenait fortement. I|
devint ainsi un « Hasmonéen par
alliance », en se définissant lui-
méme comme un héritier légitime
par ce mariage.

15



Hérode s'illustra aussi par son désir profond de développer son royaume sur le modele gréco-romain,
rénovant des villes et érigeant des cités sur le modele artistique de la civilisation occupante. Pour
impressionner Rome et ses riches provinces orientales, tout en se faisant mieux aimer du peuple juif
dans le méme temps, il entreprit aussi en 19 avant notre ére de faire restaurer le second temple de
Jérusalem et d’en agrandir considérablement I'enceinte extérieure par des cours successifs, toujours
sur le modele architectural des plus
grands monuments gréco-romains. Si
I'essentiel de l'ouvrage, surnommé
« temple d’Hérode », était terminé et
opérationnel dans les dix premiéres
années, et l'ensemble étant presque
achevé dans les années 30 de notre ére,
les derniers travaux d’appoints eurent
lieu en 63 de notre ere.

ISRAEL & / Y Aprés la mort d’"Hérode en 4 avant notre ere, son royaume fantoche
sous domination romaine, \_‘ & " d D> J . . .
Sisrpe co ROUS LEY y fut partagé en diverses provinces autonomes aux mains de ses
. el oo . s o
TREmER | S L (ftures oy successeurs tout aussi fantoches : la « Galilée » associée a la

Epa S

c’w,

ey
2onigar
3

« Pérée » comme une tétrarchie aux mains d’'Hérode Antipas, la
e |« Gaulanitide » rattachée & une province orientale sous forme de

ner;;u o, | tétrarchie aux mains de Philippe, le « Carmel » rattaché a la province
T e de «Syrie», et la petite «Judée » :
N | associée a la «Samarie» comme
£ ¢ T tétrarchie aux mains d’Archélaos

- | (connu de Rome sous le nom latinisé
.| «ARCHELAVS »). En 6 de notre ere,

: N LT I'attitude d’Archélaos ayant fortement
g D +| déplu a 'Empereur romain Auguste, il
o fut déposé et la «Judée-Samarie »

o %=%| devint une province romaine par

administration directe sous la direction d’un « gouverneur romain » (titre
englobant les réles de « préfet » et de « procurateur »). En 26 de notre
ere, le général romain Ponce Pilate fut ainsi nommé gouverneur
(préfet/procurateur) de la province romaine de Judée.

C’est entre 7 et 5 avant notre ere, peu avant le décés du roi Hérode le Grand, que naquit celui que
|’Histoire connait essentiellement sous le nom de Jésus-Christ.

B. LA BIBLE JUIVE/HEBRAIQUE OU LANCIEN TESTAMENT

Au 5™ siécle avant notre ére, aprés le retour des exilés juifs en
Juda sous la domination Perse, il fut retrouvé un exemplaire intact
de la législation religieuse et cultuelle juive, un rouleau surnommé
« Livre de Moise » et contenant les 613 commandements du
SEIGNEUR, comptant parmi eux les « Dix Paroles » qui leur servent
de tétes de liste et qu’on connait de nos jours sous le nom établi
des « Dix Commandements ». La lecture publique de ce rouleau
saint/sacré provoqua chez les Juifs un véritable réveil spirituel.

16



Il fut alors collecté tous les rouleaux anciens pouvant étre retrouvés dans le pays et portant la trace des
siecles passés, de I’histoire autant politique que culturelle et religieuse nationale. Des traditions orales
reconnues et bien fondées se virent également mises a I'écrit par des scribes méticuleux. Ce fut a partir
de la que le judaisme fut reconnu comme une « religion du livre », avec le besom d'un fondement écrit
et de l'application d’un véritable devoir de '
mémoire. Les prétres du SEIGNEUR furent
inspirés alors a faire compiler dans un seul
ouvrage le « Livre de Moise » et tous les
textes collectés ou rédigés qui pouvaient lui
étre associés et ol, dans une attitude de
priere, de réflexion et de partage, ils
pouvaient discerner le « Sceau de Dieu ». Il
s'agissait pour eux de desceller par
inspiration divine les livres que le SEIGNEUR
avait particulierement inspirés a leurs
auteurs ou rédacteurs afin qu’il ne s’y trouve aucune erreur doctrinale ou sp|r|tueIIe et dont le texte,
au-dela méme de son ou ses auteurs, de son contexte historique, du but premier de ou des auteurs,
de ses premiers destinataires ou encore de son genre (législation, récit historique, narration, poeme,
paroles de chant, etc.), possédait en lui-méme un message spirituel universel et propre a nourrir la
piété du croyant juif, a le guider dans sa pratique spirituelle et & mieux connaitre son Dieu. Les Ecritures
de ce rouleau seraient alors a reconnaitre par tous les Juifs comme « saintes/sacrées », a I'image du
« Livre de Moise » qui y est contenu entiérement par compilation. Ces Ecritures saintes/sacrées
seraient alors la « Parole de Dieu » mise par écrit et deviendraient normatives en matiere de foi, de
comportement, de législation et de culture.

Au 4™ siécle avant notre ére, la compilation
obtenue fut fixée définitivement par les
prétres du SEIGNEUR comme portant le « Sceau
de Dieu ». Le rouleau étant trés massif, et
donc pas trés pratique a manier, ouvrir et
défiler, l'ouvrage fut subdivisé en cing
rouleaux de taille plus pratiques. lls
constituérent alors une sorte de collection de
rouleaux saints/sacrés, sur laquelle on pouvait
s se baser avec certitude pour régir le judaisme.
La collection méme fut surnommée « les rouleaux/livres de Moise », car contenant le rouleau législatif
originel de ce propheéte israélite/juif trés ancien, et un peu comme s’il avait été l'auteur et le rédacteur
direct des cing ouvrages. Mais le terme qui, des le départ, désigna par excellence cette collection de
rouleaux est « Torah ». Ce mot hébreu signifie littéralement « Instruction » ou « Connaissance ». Les
Juifs d’Alexandrie qui parlaient surtout le grec, et presque plus I’hébreu, 'appelaient quant a eux en
grec « Nomos », ce qui signifie « Loi », parce qu’il contenait la « Loi mosaique » ou « Loi de Moise »,
c’est-a-dire I'énoncé originel et une forme actualisée des 613 commandements faisant « loi » en Israél.
Aujourd’hui encore, les Juifs I'appellent par son nom hébreu, « Torah », ou dans les langues modernes
comme en francais « La Loi ». Nous la connaissons en Occident sous I'expression « Livres de la Loi » ou
encore « Pentateuque », mot d’origine grecque signifiant littéralement « Cinq Etuis » et faisant allusion
aux étuis qui protégeaient les rouleaux lorsqu’ils n’étaient pas utilisés, avec sans doute le sous-entendu
« Rouleau subdivisé en cing étuis », c’est-a-dire « Livre en cinq tomes ». Ce processus de listage des
écrits reconnus comme « saints/sacrés » recut bien plus tard en théologie le nom de « canonisation ».
En effet, le « canon » (d’un terme grec signifiant « regle » ou « disposition ») est le nom qu’on donne a
la liste des livres saints du judaisme, puis du christianisme, qu’on reconnait étre inspirés spécifiquement
par Dieu a ses auteurs ou compilateurs pour devenir Sa « Parole » écrite, le texte normatif en matiere
de foi.

17



La Torah fut plus que fondatrice pour réaffirmer a cette époque, et pour toujours, le sentiment national
juif. Elle contenait des récits que la science historique moderne ne peut ni confirmer ni infirmer (quelle
que soit le point de vue personnel de tel ou tel Historien), mais qui fait « Histoire » pour les Juifs.
Particulierement notables y sont les récits des patriarches qui donnérent naissance au peuple d’Israél.
D’abord Abraham, considéré comme le « pere » :
(au sens de « pionnier ») du monothéisme actuel,
un Sumérien (Chaldéen) originaire de la ville d’Ur
(en Mésopotamie prés du Golfe Persique) qui,
délaissant les idoles adorées par son peuple
d’origine, eut la révélation de l'existence d’un
Dieu Tout-Puissant, unique et Créateur de toute
chose visible et invisible. Dieu fit alliance avec lui
afin de Se révéler au monde, lequel L'avait oublié,
et Se susciter un peuple d’adorateurs et de ‘
serviteurs qui Lui appartiendrait en propre parmi les nations devenues polythéistes et idolatres. Selon
les clauses de cette alliance, si Abraham Lui restait fidéle, sa descendance serait innombrable et, parmi
elle, Dieu Se susciterait le peuple qu’ll a « choisi / élu » pour devenir Son peuple. Dieu envoya Abraham
et son clan s’installer en nomades étrangers dans un pays nommé a I'époque « Canaan », et dont la
population se composaient de petites peuplades diverses et polythéistes globalement désignées
comme « cananéennes ». Son clan et lui furent alors surnommeés les « Hébreux » (d’'un terme sémitique
signifiant « Ceux qui viennent d’au-dela » ou les « Errants/Nomades »). Toujours selon I'alliance divine,
ce territoire précis deviendrait aussi la propriété exclusive et perpétuelle du peuple a venir de Dieu. Il
correspond plus ou moins a celui qu’occupent de nos jours I’Etat moderne d’Israél et les territoires dits
« palestiniens ». Canaan devint ainsi pour Abraham, sa famille et ses descendants « la terre promise »
ou « la terre sainte ».

Cette alliance passa par héritage au fils d’Abraham, nommé Isaac, puis au fils de
celui-ci appelé Jacob. Ce dernier vit Dieu la renouveler avec lui, signifiant que le
peuple « choisi / élu » serait sa descendance directe. Dieu le renomma « Israél »
(de I'hébreu signifiant « Qui lutte avec Dieu » ou « Dieu fort/puissant »). Ses
descendants deviendraient le peuple d’Israél, qu’on appelle aussi les « enfants
d’Israél » ou « Israélites », et pour lesquels on conserverait aussi I'appellation
« Hébreux ». Il s’agit de ceux-la méme qu’on appelle depuis le 6™ siécle avant
notre ére les « Juifs ». Jacob/Israél eut douze fils qui furent chacun patriarche
d’une tribu israélite qui finit par porter son nom.

Aprés une installation du clan familial d’Israél en Egypte, due a des circonstances particuliéres, c’est
dans ce pays étranger qu’il se développa pour devenir un peuple nombreux, les Israélites, surtout
connu des Egyptiens comme étant « les Hébreux ». Jamais intégrés au peuple égyptien, les Hébreux
furent d’abord tolérés avec méfiance et discrimination. Puis ils furent opprimés et réduits en esclavage
par un pharaon qui craignait leur nombre croissant dans les frontiéres de son pays en cas de guerre
avec une puissance voisine, obligeant les Israélites a batir pour la famille des pharaons des villes et des
monuments, traités comme des bétes de somme. Au bout de quatre siécles de résidence des Hébreux
en Egypte, vint alors une véritable tentative de génocide programmé, par la décision d’un pharaon qui
ordonna que tous les enfants nouveau-nés hébreux de sexe masculin
soient mis a mort. Lun de ces enfants, de la tribu israélite de Lévi,
échappa a ce sort funeste et dut étre abandonné dans un panier flottant
dans le Nil. Il fut recueilli par une princesse égyptienne de sang royal qui
le nomma « Moise » (de I'hébreu « Tiré/Retiré » sous-entendu des eaux,
sans doute calqué sur le nom égyptien « Mosis ») et qui I'adopta. Moise
fut donc élevé a la cour du Pharaon, comme un prince d’Egypte, sans
oublier pour autant ses origines hébraiques.

18



Aprés avoir tué un Egyptien qui maltraitait un esclave hébreu, Moise dut fuir
vers une contrée voisine, Madian (dans la péninsule du Sinai) ou il fut appelé
par Dieu a Son service. Sur une montagne, au coeur d’un buisson ardent, Dieu
lui révéla Son nom saint/sacré, qu’on écrit en hébreu avec le tétragramme
équivalant a YHWH et dont la prononciation exacte fut perdue au détour du
début de notre ére. Nous rappelons que, dans ce dossier, nous utilisons |'usage
juif traditionnel de le substituer par le titre divin « Le SEIGNEUR ». Enfin, Moise
fut mandaté par Dieu a retourner en Egypte, accompagné de la puissance
divine, pour y faire libérer Son peuple et 'amener sur cette montagne afin de
Lui rendre un culte.

Moise, accompagné et secondé par son frere Aaron, s’exécuta, et apres
une confrontation sans merci avec le pharaon dont la maison, les
fonctionnaires et tout le peuple durent subir des fléaux miraculeux (on
parle des « Dix plaies/fléaux d’Egypte »), les Egyptiens durent laisser les
Hébreux/Israélites sortir du pays. Lors du dernier fléau, les Israélites
échapperent a la mort de leurs
premiers-nés par un geste de foi
commandé par leur Dieu (le
sacrifice d’agneaux dont le sang fut répandu sur les linteaux
des portes de leurs maisons), et le repas de ce soir particulier
devint l'archétype d’un repas commémoratif devenu une
célébration annuelle juive: la «Pessah’» (de [I’hébreu
signifiant « Passage ») qui a donné notre mot frangais
« Paque ».

Une derniere tentative du pharaon et de ses armées pour ramener les anciens esclaves dans le pays ou
leur main d’ceuvre apportait beaucoup, accula le peuple d’Israél a un bras de la mer Rouge nommé
« Mer des Joncs/Roseaux » ol ses poursuivants
pensaient l'avoir pris au piege. Le SEIGNEUR
démontra encore Sa puissance en creusant par
un vent puissant durant toute une nuit un sillon
a travers les eaux. Le peuple put traverser le
bras de mer a pieds sec sous la conduite du
prophéte Moise, et les eaux se refermerent
derriere lui en engloutissant 'armée égyptienne
qui avait tenté de le suivre.

Ce récit constitua depuis lors la mémoire d’événements fondateurs du peuple d’Israél, en tant que
nation « sainte/mise a part » pour son Dieu, et en tant que peuple « choisi/élu » de Dieu. Sa mémoire
méme est un pilier porteur de la foi israélite/juive.

De |3, les Israélites/Juifs recurent des tablettes de pierre ol le SEIGNEUR avait tracé de
Sa main dix paroles constituant la charte de I'alliance conclue avec Son peuple. Ces
dix paroles (quon connalt de nos jours sous lappellation des « Dix
Commandements ») servirent de tétes de liste a tout un code de commandements
touchant a divers aspects de la vie, autant spirituels et cultuels que familiaux et
sociaux, soit 613 commandements en tout que Moise consigna dans un rouleau, le
fameux « Rouleau/Livre de Moise », contenu par compilation dans les rouleaux/livres
de la Torah.

19



T CANAAN' -
DIVISE ENTAE.
LES TRISUS D'ISRA

Enfin, apres 40 ans d’errance dans le désert (pour I'expiation d’une faute de foi
grave), une nouvelle génération du peuple d’Israél arriva en Canaan, leur « terre
promise » ou « terre sainte », qu’ils s’appropriérent selon les clauses de
I'alliance divine et ou ils s’installérent par zones tribales. Cette installation fut
rendue plus difficile dans un premier temps par la présence d’un peuple paien
envahisseur venu d’Occident et installé sur la rive sud-ouest du pays, les
« Philistins », qu’il faudra quelques siécles aux Israélites/Juifs, sous la direction
ponctuelle de « Juges », pour vaincre et soumettre définitivement. C’est la que
, : | fut érigé le grand royaume d’Israél dont le premier roi fut Sadll, et auquel

~ - AR “I succéderent les rois David et Salomon avant le grand schisme qui sépara le
.. v .« . «royaume d’Israél » au nord du « royaume de Juda » au sud.

Aprés la rédaction et la « canonisation » des livres de la Torah, les prétres du SEIGNEUR prirent en compte
également d’autres écrits portant le « Sceau de Dieu » et d’une nature différente. Il s’agissait d’écrits
laissés par une succession de « propheétes » (c’est-a-dire « interprétes » / « porte-paroles » de Dieu) et
dont certaines prophéties de prédiction se réaliseérent bel et bien avec le temps. Parfois, il s’agissait
d’écrits qu’'une communauté de disciples de ces prophétes compilaient pour reporter I'histoire et les
prophéties de leur « Maitre/Enseignant », données et transmises oralement. Ces écrits portaient
également un message universel pour le croyant juif et pouvaient I'édifier spirituellement en
I'accompagnant dans la pratique de sa foi. lls formérent une nouvelle division « canonique » de
rouleaux/livres, a la suite de la Torah, et elle fut appelée en hébreu « Néviim » (c’est-a-dire
« Prophétes », au sens de « Livres des prophétes »).

Enfin, il restait d’autres écrits spirituels, de genres divers, dont les prétres du SEIGNEUR pressentaient le
« Sceau de Dieu ». lls n"avaient pas pu prendre place dans les deux divisions précédentes, mais allaient
constituer une troisieme et derniére division d’Ecritures saintes/sacrées. La canonisation des livres en
faisant partie prit un certain temps. A '’époque de Jésus-Christ, la plupart des écrits qui devaient y
prendre place avait été discernés et étaient déja comptés comme « Ecritures saintes/sacrées ».
Quelqgues autres furent encore longuement discutés, et c’est dans la ville de Yavnéh (surtout connu
sous son nom grec Jamnia) que « I’Académie rabbinique » (I'instance dirigeante religieuse juive
comptant aussi des prétres du SEIGNEUR), réunie la a la fin du 1*" siecle de notre ére pour en discuter
définitivement, rendit son verdict et sélectionna les derniers livres restants a ajouter. Cette derniére
division fut appelée en hébreu « Khétouvim » (c’est-a-dire « Ecrits », sous-entendu « ...suivant les deux
autres divisions »).

Les subdivisions en rouleaux pouvant étre réajustés
pour des raisons pratiques, tous ces écrits étaient
initialement au nombre de 22 « rouleaux/livres »
(souvent rapprochés du nombre de lettres contenus
dans [l'alphabet hébraique), avant que certains
soient resubdivisés, toujours pour des raisons
pratiques, et donner un compte final de 39
rouleaux/livres. Ces Ecritures saintes/sacrées
étaient appelées globalement « Torah Néviim
Khétouvim », ce qu’on peut traduire par « La Loi (Instructlon) les Prophétes et les Ecrits ». Mais cette
expression étant par sa longueur assez lourde, les Juifs créérent une sorte d’abréviation composée des
initiales du nom des trois parties (T / N / KH), obtenant un mot qu’on a lu, par un réflexe évident, eny
intercalant le son voyelle « a ». Ainsi fut forgé le terme hébreu « Tanakh », désignant 'ensemble des
Ecritures saintes/sacrées du judaisme antique, aujourd’hui généralement réuni en un seul volume
imprimé.

20



Or, a partir du 3™ siécle avant notre ére, suite aux conquétes d’Alexandre le Grand, la langue grecque
(dans une forme commune gu’on appelle « koiné ») s’était répandue sur le pourtour oriental de la
Méditerranée et dans le Proche-Orient. Elle était devenue progressivement dans cette zone une sorte
de langue internationale, pratique pour communiquer entre personnes de nations et de langues
maternelles différentes. Ce fut le cas encore pendant quelques siécles au début de notre ére, sous

' @ |'Empire romain. Or, pour fabriquer le papier qui servait a confectionner
les rouleaux sur lesquels on écrivait, on utilisait le coeur d’'une plante
appelée « papyrus » et qui était appelé en grec du « byblos ». Une
ancienne ville cotiere de Phénicie (aujourd’hui située au Liban),
nommée a l'origine « Guébal », fut d’ailleurs rebaptisée par les Grecs
« Byblos ». En effet, elle contrélait le commerce méditerranéen du
papyrus égyptien. De fait, en grec, on finit par forger sur ce mot le
terme « biblion » (au pluriel « biblia ») pour désigner I'écriture ou un
livre (en rouleau ou plus tard en codex). Ce sont les Juifs d’Alexandrie
et les premiers chrétiens qui utiliserent le terme grec « Ta Biblia »
(littéralement « Les Ecritures » ou « Les Livres »), traduction littérale de
I'hébreu « haSefarim » (c’est-a-dire « Les Rouleaux/Livres »), pour
_ ] désigner I'ensemble formé par les écrits canonisés, d’abord le canon
S ﬁf 1 des Juifs (le « Tanakh ») et ensuite le canon
chrétien (reprenant le Tanakh avec des écrits supplémentaires relatifs a Jésus-
Christ et au christianisme naissant). Au 4™ siécle de notre ére, le théologien
chrétien (catholique) Jean Chrysostome réserva ce terme grec pour ne désigner
en théologie que les seules Ecritures saintes/sacrées. Au 12°™ siécle, avec
I'usage, le terme passa tel quel au latin ecclésiastique sous forme d’'un mot au
singulier/féminin : « BIBLIA ». Ce terme donna en francais notre mot « Bible ».
Les Ecritures saintes/sacrées judéo-chrétiennes furent désignées comme étant
« La Bible », car rassemblés dans un seul et unique volume (codex), étant sous-
entendu « Le Livre » par excellence.

D’ou le fait que le « Tanakh » soit aussi appelé la « Bible juive » ou encore la

I,a B.BI,E « Bible hébraique » (faisant allusion au fait qu’environ 99% de son texte fut écrit
TEXTE INTEGRAL en hébreu ancien, avec environ 1% écrit en araméen). Dans le canon biblique des

: chrétiens, aux trois divisions du Tanakh (dont l'ordre des livres adopta le
classement réorganisé par les Juifs d’Alexandrie), une section supplémentaire
propre a la foi chrétienne y fut bien s(r ajoutée. Cette derniére ayant été appelée
le « Nouveau Testament » (au sens de « relative a la Nouvelle Alliance »), le
maewerwns « Tanakh » fut analogiquement percu par les chrétiens comme formant la section

s ssiens cons  de la Bible relative a 'Ancienne Alliance, et fut appelé « 'Ancien Testament ».
L'usage international a consacré cette derniere expression, et nous l'utiliserons désormais pour

désigner la « Bible juive/hébraique » ou « Tanakh », premiére section de la « Bible chrétienne ».

C. LA SPIRITUALITE ET LES REVELATIONS DE ANCIEN TESTAMENT :
L’ESPERANCE MESSIANIQUE

LAncien Testament reflete, au-dela d’informations rituelles, historiques, poétiques et de sagesse
courante, un message spirituel fort qui est le coeur de la foi juive. Ces Ecritures saintes/sacrées juives
révelent que le SEIGNEUR est le seul et unique Dieu qui a créé toute chose, visible et invisible, et qu’ll
est Tout-Puissant. Les textes laissent évoquer a demi-mot que Dieu avait créé auparavant un univers

21



invisible aux humains, composé d’étres spirituels (des « esprits ») qu’ll peut utiliser de temps a autres
comme étant Ses « messagers » aupres d’eux. Le terme hébreu pour dire « messager » fut traduit en
grec « aggélos », terme ensuite latinisé en « ANGELVS » qui donna notre mot frangais « ange ».

Telles qu’en étaient les révélations divines bibliques au 1¢" siécle de notre
ere, il était dit en substance que Dieu avait créé I’humain parfait, en accord
et en harmonie avec Lui. De ce fait, la vie éternelle lui était offerte d’office,
et il vivait heureux en relation d’amour avec son Dieu. Puis I’humain, sous
la tentation d’un esprit mauvais en rébellion contre Dieu et désigné sous
le nom de « Satan » (de I’'hébreu pour « Ennemi/Adversaire ») le « diable »
(du grec pour « Accusateur »), a choisi délibérément de désobéir a Dieu,
de prendre en charge sa destinée selon ses propres voies en définissant
par lui-méme et lui seul ce qui doit étre considéré comme « bien » ou
« mal ». Par cet acte de rébellion, I’humain a rompu sa relation d’'amour et
d’harmonie qu’il avait avec Dieu. C'est ce qu’on appelle en théologie le
« Péché » (d’un terme hébreu et ses équivalents grecs et latins désignant
le fait de « rater sa cible » au sens de commettre une faute). Ce premier

re re ’ Ve 7’ . . . ‘
péché, qu'on a surnommé «le Péché originel », a fait en sorte que Mfhixa

I’'humain ait cessé de pouvoir prétendre a I'éternité devant Dieu, et qu’il soit devenu en conséquence
un étre mortel, physiquement fragile, soumis a la maladie, aux souffrances, au vieillissement et

condamné to6t ou tard a la mort. Une mort
physique d’une part, mais aussi une mort
spirituelle. Car ce qui survit spirituellement de sa
personne, a savoir son étre spirituel composé de
son « ame » et de son « esprit », est condamné a
vivre dans les souffrances d’une séparation avec
Dieu, séparation pour laquelle il n’a pas été créé,
et qui lui vaudra une existence éternelle de
tourment (une destinée globalement résumée par

les termes théologiques « Géhenne » ou « Enfer »). Cet état de péché est demeuré comme une nature
héréditaire spirituelle, transmise par naissance a tous les étres humains qui naissent dans ce monde
depuis ce temps. Ainsi, I’humain nait « pécheur » (en rupture de relation avec Dieu, mortel et
condamné a la Géhenne/Enfer, la séparation éternelle de Dieu aprés sa mort), dans un monde qui fut
a travers lui entaché par le méme « Péché », et qui n‘est plus le « paradis terrestre parfait » qu’il devait

étre a l'origine pour I'éternité.

Ces révélations donnent des réponses aux questions les plus
existentielles que I'étre humain se pose depuis la nuit des temps, a

savoir :

- D’ou je viens ?

- Pourquoi j’existe ?

- Pourquoi la souffrance ?
- Pourquoi la mort ?

- Qu'y a-t-il aprés la mort ?

Mais ¢ca ne peut pas s‘arréter a la, car une fois ces réponses acquises,
d’autres questions sont tout aussi existentiellement soulevées :

- Qui donc est Celui qui m’a créé ?
- Puis-je entrer en relation avec Lui ?
- Qu’est-ce que le « bien » et le « mal » pour Lui ?

22



- Comment devenir un étre meilleur a Ses yeux et ne plus me soumettre au « mal » ?
- Etant coupable par naissance, comment obtenir Son pardon ?

- Comment soulager ma conscience du mal que je ne peux maitriser ?

- Comment vivre sur Terre d’une fagon qui Lui plaise ?

- Puis-je trouver le bonheur ici-bas ?

- Comment étre sauvé des conséquences du « Péché » en moi aprés ma mort ?

La derniere question étant sans doute le point d’orgue de I'ensemble, car étant tous condamnés a
mourir physiguement sur cette Terre un jour ou l'autre, comment donc étre sauvés de cette
condamnation qui repose par héritage sur nous et qui montre son activité par le mal que nous pouvons
faire ou que nous faisons effectivement ? Comment puis-je obtenir le pardon de Dieu, pour étre sauvé
de cette séparation éternelle de Lui, qui me priverait de tout bonheur possible pour I'éternité ?

« SAUVE » est le maftre-mot. humain aspire au « SALUT » (c’est-a-dire au « fait d’étre sauvé »), et
surtout au « SALUT » de son étre spirituel et immortel (dme/esprit) qui existera encore et
éternellement aprés sa mort physique. Et il veut pouvoir bénéficier des signes démonstratifs de ce
« SALUT » dés maintenant durant sa vie physique sur la Terre. Et pour le « SALUT » de son dme/esprit,
pour étre « SAUVE » de la mort spirituelle qu’est une vie éternelle sans Dieu, ne pouvant y arriver par
lui-méme malgré tous ses efforts, il a besoin d’un « SAUVEUR » efficace qui accomplisse son « SALUT »
de maniére effective.

LAncien Testament nous montre que Dieu aspire aussi, et le
Premier, au Salut de I'ame/esprit de Sa créature humaine déchue.
Car ces écrits nous Le présentent a I'ceuvre dés le moment de la
chute de I'étre humain, annongant qu’ll projette un moyen lointain
de Salut. Et c’est Lui qui va chercher premiérement le contact avec
I’humain déchu qui depuis sa déchéance, étant coupé de la relation
avec Lui, 'a progressivement oublié et qui, pour combler ses
besoins et aspirations spirituelles naturelles, L'a remplacé dans son
cceur et son ame par une multitude de dieux et de déesses, fausses
divinités, a sa propre image, qu’il adore d’ailleurs vainement sous
forme « d’idoles » (représentations artistiques matérielles a qui est
attribuée une présence divine et qui sont l'objet de cultes
religieux). C’est Dieu Qui vient Se révéler spirituellement a des
personnes qui commenceront, poursuivrons et achéverons tout ce
qui doit étre préparé et accompli en vue de I'ceuvre de Salut qu’ll
a prévu pour sauver I’"humanité.

Certes, I'Ancien Testament montre que les Juifs, par leur foi dans le SEIGNEUR, par leur soumission a Son
autorité divine, par le respect scrupuleux de Ses commandements comme signe de soumission,
travaillaient au Salut de leurs dmes/esprits. Mais les mémes textes nous présentent ¢a et |3, a des
époques de niveaux de révélations plus anciens, des images de la mort ou pour eux tout semble
s’arréter a la tombe, comme un sommeil éternel, sans espérance réelle pour apres. Une espérance est
bien citée mais elle beaucoup plus lointaine. Un jour certes, Dieu viendra restaurer la Terre comme un
vrai paradis, et ceux de cette époque-la connaitrons une ére de paix sous Son Régne. On parle aussi
des morts, partis dans la foi juive et la pratique de la Torah, qui seront « ressuscités » (littéralement
« réveillés » sous-entendu d’entre les morts) au « dernier jour ». Mais entre les deu, il y a la réalité du
monde séculier, ol les nations ne connaissent pas le SEIGNEUR et oU Son propre peuple peine a Lui rester

23



agréable et soumis, entre chutes et relevements, entre guerres et paix, entre établissement dans la
terre promise (ou terre sainte) et exils... Les révélations tardives sur I'au-dela montreront méme la
coexistence d’un lieu spirituel de tourment pour ceux qui sont morts hors de I'alliance avec Dieu (une
sorte d’antichambre de la « Géhenne/Enfer ») et un lieu spirituel surnommé le « Sein d’Abraham » ou
les croyants juifs... sont en attente ! Ces deux lieux spirituels furent regroupés sous le nom hébreu de
« Shéol » (littéralement « fosse » ou « tombeau »), qui fut traduit en grec par le mot « Hadés »
(littéralement « Invisible »), puis en latin « INFERNVM » (littéralement « Souterrains ») qui fut enfin
francisé par « Enfers » (au pluriel). Dans le francais moderne, on lui privilégie 'expression « Séjour des
morts » qui rend mieux ce qui était entendu a I'époque par le mot hébreu « Shéol ». La Torah (Loi)
méme, ne semble démontrer qu’une chose : I'impossibilité pour I’étre humain de pouvoir la respecter
parfaitement sans broncher ni chuter. Dans le culte israélite/juif antique, les sacrifices d’animaux
permettaient de transmettre en substitution la responsabilité de son péché a I'animal sacrifié, lequel
était alors mis a mort pour expier le péché commis, car « le salaire du Péché est la mort » | Mais le
Péché lui-méme court toujours dans I'étre humain et 'améne toujours régulierement a chuter, rendant
le croyant juif tributaire des sacrifices rituels a chaque chute. La Torah (Loi) met donc avant tout en
évidence le besoin pour I’humanité (le croyant juif en téte) d’étre « sauvée ».

Alors, de révélations prophétiques en révélations prophétiques, I'’Ancien Testament amene a la
connaissance du croyant de fagon progressive qu’un jour prochain une « nouvelle Alliance » (ou
« nouveau Testament ») sera conclue avec Israél et concernera aussi toutes les autres nations du
monde qui pourront y souscrire. La figure d’'un « Sauveur » se met
aussi progressivement a jour. On ne sait pas encore s’il aura une
nature différente de I'étre humain... On le suppose tout aussi humain
que chacun. Mais il sera d’une part un « Prophéte » du SEIGNEUR par
excellence, portant Sa parole et Son enseignement. Il sera d’autre
part un « Roi» de la descendance dynastique de David et de
Salomon, qui pourra prétendre au trone d’un royaume restauré
d’Israél mais dont l'autorité s’élargira au monde entier, et sous le
régne duquel toute chose sur terre sera restaurée. Il sera enfin en
paralléle un « Serviteur souffrant » de Dieu qui sera ignoré, décrié,
persécuté, blessé et comme « sacrifié » tel 'agneau de la féte de
Pessah’ (la Paque) par les siens, ne l'ayant pas reconnu comme
venant de Dieu. Et par ses blessures mortelles, il apportera la
guérison (image du « Salut ») a toutes les nations. Dans le méme

temps, certains indices semblent pourtant indiquer que son sacrifice ne marquera pas sa fin, comme
un étre appelé a « se réveiller » des morts, c’est-a-dire a « ressusciter ». Et son regne sur le trone de
David, par la grace du SEIGNEUR, n’aura pas de fin.

Cet homme sera clairement le « Sauveur » envoyé par le SEIGNEUR. Comme en Israél le prophéte et le
roi sont toujours désignés par une onction d’huile d’olive sur la téte, prophétique ou royale, constituant
le symbole de leur mise en fonction ou de leur intronisation, cette figure révélée prendra dans la
théologie juive le titre traditionnel de « OINT » (c’est-a-dire « Désigné par I'Onction »), et sous-entendu
« I'0Oint par excellence ». Le terme « Qint » en hébreu se dit « Mashiah’ » et en araméen « Meshih’a »,
et il dérivera vers le frangais pour donner notre mot « Messie ». Son équivalent en grec se dit
« Khristos » et en latin « CHRISTVS », et il dérivera vers le francais pour donner notre mot « Christ ». Dées
I'approche de notre ére, le judaisme s’est bien s(r focalisé sur I'attente pressante de la venue du
« MESSIE / CHRIST » qui accomplira les nombreuses prophéties de I’Ancien Testament le concernant,

24



et qui réalisera le « Salut» d’Israél et de toutes les nations au travers de |'établissement d’'une
« nouvelle Alliance / nouveau Testament » a portée universelle.

Les prophéties en question sont alors compliquées a classer chronologiquement. Certaines choses
semblent devoir ne pas tarder a se réaliser, et d’autres semblent liées a la fin des temps, a moins que
la fin des temps ne soit si proche ? Les réflexions juives furent nombreuses sur le sujet. Et en fonction
de sa pratique religieuse, de ses connaissances, du parti religieux auquel il se rattache (avec ses
doctrines propres), de son contexte culturel (Juifs du pays ou de la Diaspora, de culture hébraique ou
de culture gréco-romaine), chaque Juif a pu avoir a I'époque sa propre interprétation de celui qui allait
arriver dans ce monde pour étre le « Messie/Christ d’Israél ». Certains se demandaient s’il fallait y voir
une personne réelle a venir, ou la désignation du peuple juif lui-méme symbolisé en un homme.
D’autres étaient persuadés qu’il s’agissait bien d’'un homme, et le percevaient surtout comme celui qui
prendrait la téte des armées juives pour libérer triomphalement Israél de ses occupants et oppresseurs
(comme les Romains par exemple), en ne considérant pas l'aspect « serviteur soufrant» du
personnage. D’autres encore s’étaient posé la question si le « Prophéte » révélé et le « Roi » révélé
étaient bien la méme personne ou deux personnes différentes. D’autres encore ne voyait que « I'aspect
prophétique et royal » du Messie a venir, et pensaient desceller dans I'image du « serviteur souffrant »
celui du peuple d’Israél lui-méme a travers les persécutions futures. D’autres enfin se refusaient a
spéculer plus avant...

Nous en sommes la de I'espérance messianique des Juifs a I'laube de notre ere, a la naissance de celui
gue le monde connaitra sous le nom de « Jésus-Christ », c’est-a-dire « Jésus, le Messie/Christ ».

2. JESUS DE NAZARETH ET LES PREMIERS CHRETIENS

A. JESUS DE NAZARETH, LA PREMIERE VENUE DU MESSIE/CHRIST D’ISRAEL

Vers la fin de la vie et du regne d’'Hérode le Grand sur le protectorat romain de Judée, sous le régne de
I'empereur romain Auguste, entre 7 et 5 avant notre ére, naquit un Juif nommé en hébreu et en
araméen « Yéshoua » (ce qui signifie « Sauveur », lui-méme diminutif de « Yéhoshoua » qui signifie « Le
SEIGNEUR sauve »). En grec, ce prénom prenait la forme « lésous » et fut latinisé en « IESVS/JESVS », qui
donna notre forme francaise « Jésus ». Jésus était officiellement le fils d’un charpentier (au sens
antique et global d’artisan batisseur), un Juif nommé Joseph (de I’'hébreu « Yosef » signifiant « Le
SEIGNEUR ajoute ») qui s’inscrivait dans la lignée d’une branche modeste de l'ancienne dynastie
israélite/juive de Juda descendant des rois David et Salomon, et qui avait reconnu cet enfant né de son
épouse mais qui n'était pas son fils biologique. La mére de Jésus était aussi une descendante de David
et Salomon par une autre branche, et se nommait Marie (de I’'hébreu « Myriam », en araméen
« Maryam » puis en grec « Mariam / Maria » signifiant « goutte d’eau de mer/goutte d’eau amere »).

Le récit de la foi chrétienne rapporte que cette toute jeune fille vierge tomba
enceinte de Jésus, son premier né, a la suite d’'une intervention miraculeuse de
Dieu qui désignait ainsi dés Sa naissance Celui Qui était appelé a devenir le
Messie/Christ d’Israél. Jésus était ainsi par nature, autant « Fils de Dieu » (par
conception miraculeuse virginale) et « Fils de I’'Homme » (par Sa naissance toute
humaine). Le méme récit rapporte aussi que Jésus est né a Bethléem, la cité
d’origine du roi David, dans la région de Judée a proximité de Jérusalem, et ce
conformément aux prophéties messianiques. Mais la science historique a pu
surtout établir qu’ll fut élevé et qu’ll grandit dans la ville de résidence de ses
parents, Nazareth, dans la région de Galilée, a proximité de la nouvelle et riche

25



cité de Sépphoris érigée par la volonté d’Hérode. Dans cette bourgade, comme cela était
culturellement d’usage pour un premier-né juif de I'époque, Il reprit le métier de son pere adoptif et
exerca en tant que charpentier (artisan batisseur) jusque dans Sa trentaine. Autour de Sa ville de
résidence, et partout ol Il a pu se rendre dans le pays, il fut d'abord connu et reconnu par tous sous le
surnom de « Jésus le Nazoréen/Nazaréen » ou « Jésus de Nazareth ».

Passé la trentaine, Jésus de Nazareth S’est fait le prédicateur itinérant d’'un message d’amour, de
réconciliation et de paix appelant les croyants juifs a se repentir de leurs péchés pour accueillir
le « Réegne/Royaume des Cieux » ou « Régne/Royaume de Dieu », désormais proche et méme au milieu
d’eux. Ce message, Il I'a Lui-méme appelé « la Bonne Nouvelle » (de I'araméen « Sévartha » traduisant
I’hébreu « Bsorah »), ou encore « I'Evangile » (dérivé de I'équivalent grec « Euagélion » via le latin
« EVANGELIVM »). Pendant Son ministere itinérant qui
a duré environ trois ans, Jésus a été suivi par une
foule de disciples parmi lesquels Il S’était choisi
douze hommes appelés a constituer un groupe
particulier. Sous I'autorité de ce « college » dont les
membres étaient appelés des « apobtres » (c’est-a-
dire « envoyés/émissaires »), 'Evangile serait établi
et commencerait a étre porté au monde entier. Au
cours des trois ans ou Il marcha au milieu d’eux,
Jésus accomplit de nombreux signes, miracles et
guérisons, en conformité avec les prophéties
messianiques. Il Se révéla progressivement a Ses ap6tres comme étant le « Me55|e/Chr|st » d’Israél,
c’est-a-dire « le Choisi/Elu » ou le « Oint » (Prophéte du SEIGNEUR par excellence et Roi légitime d’Israél
et du monde établi par le SEIGNEUR), lequel fut envoyé par Dieu pour accomplir Ses desseins et établir
Son Régne éternel. Ainsi Jésus devint pour Ses disciples « Jésus le Messie/Christ », ou selon la forme la
pIus courante et établie dans I'usage actuel : « Jésus-Christ ». Enfin, Il Se présenta également comme

: étant « le Fils unique de Dieu », c’est-a-dire du SEIGNEUR, engendré
et non créé par Lui, préexistant a Sa condition terrestre de toute
éternité. La foi chrétienne qui en résultera par la suite, releva dans
I'enseignement de Jésus-Christ la révélation a couvert de
I'existence de trois « Hypostases » ou « Personnes » (au sens
d’expressions distinctes du méme « Etre ») de nature divine : le
« Pére », le « Fils » (incarné en Jésus-Christ) et « I'Esprit Saint » ou
« Saint-Esprit », sans pour autant renier ni lacher la foi
monothéiste juive la plus stricte qu’elle réaffirme avec conviction.
Pour la foi chrétienne naissante, les trois Hypostases/Personnes
forment ensemble un seul et unique Dieu, le SEIGNEUR, a Qui le
croyant doit exclusivement la reconnaissance, I'adoration et a Qui
seul il doit rendre un culte. Cette réalité divine sera rendue bien plus tard en théologie par 'adoption
du terme « Trinité » (dont I'étymologie fait allusion a « Trois en Un »).

Jésus-Christ ne laissait personne indifférent, soit qu’on Laimait, soit
gu’on Le détestait, et au bout de Son ministére terrestre (c’est-a-dire
« Son service rendu sur terre a Dieu Son Pere »), Il était devenu génant
pour une certaine catégorie de dirigeants religieux juifs mais aussi
pour les autorités d’'occupation romaine qui géraient les provinces de
la terre/pays d’Israél au sein de I'Empire. Il fut convenu entre ses
détracteurs religieux de Larréter et de Le faire passer en jugement. La Nl g = .
veille de cette arrestation correspondait au soir du « Séder », nom traditionnel donné au repas
commémoratif de la Paque juive (en hébreu « Pessah’ ») qui faisait mémoire chaque année des
événements ayant abouti a la libération des Hébreux/Israélites alors esclaves en Egypte, et qui était

26



passé par la mort de tous les premiers-nés égyptiens. A cette occasion, les Juifs mangeaient la viande
d’un agneau sacrifié (rappelant ceux qui furent sacrifiés ce soir-la en conformité a I'ordre du SEIGNEUR),
ainsi que d’autres éléments qui rappelaient 'amertume de leur ancienne vie d’esclaves dont ils furent

du « matsah » (« pain azyme » c’est-a-dire sans
levain) représentant le « fruit de la terre » et quatre
coupes de vin rouge représentant le « fruit de la
vigne », c’est-a-dire le « sang de la terre » et faisant
allusions au sang des agneaux répandus sur les
linteaux des portes qui avait fait échapper a la mort
les premiers-nés d’lsraél. A ce repas « pascal »
(c’est-a-dire « relatif a la Paque »), Jésus instaura
une nouveauté lorsqu’ll prononga la formule de
bénédiction du pain et qu’ll le présenta comme Son
« corps » livré pour Ses disciples, de méme lorsqu’ll prononga la formule de bénédiction sur la
guatriéme coupe de vin qui suivait la consommation du pain lequel était surnommé en hébreu la « Kos
Yéshouath » (c’est-a-dire la « Coupe du Salut ») et qu’ll en présenta le contenu comme Son « sang »
versé pour Ses disciples et devenant ainsi le « Sang de I'Alliance nouvelle et éternelle ». Signes évidents
du sacrifice ultime qui allait suivre, Il instaura ce rite comme fondateur de la pratique de la foi en Lui,
et devant désormais étre observé en mémoire de Lui et jusqu’a Son retour glorieux. Ce repas
commeémoratif fut appelé par ses disciples le « Repas du Seigneur » ou encore la « Fraction du Pain »,
avant d’étre appelé plus tard « I'Eucharistie » (du grec signifiant « Action de grace » et faisant allusion
aux bénédictions prononcées sur les espéces concernés) ou encore la « Céne » (du latin signifiant
« Souper » et désignant le rite comme relatif a ce repas du soir de la Paque).

Le méme soir, trahi par 'un de Ses apotres
connu sous le nom de Judas I'lscariote, Jésus-
Christ fut arrété et livré au « Sanhédrin » (nom
donné a I'époque aux autorités religieuses
juives dominées par deux grands partis
religieux dits « saducéen » et « pharisien »)
afin d’y étre de facon irréguliére jugé passible
de mort. Pour procéder a cette peine capitale
en conformité avec la législation de
I'occupant, Il fut ensuite livré aux autorités
romaines qui Le condamnerent a étre dans un premier temps flagellé et dans un deuxieme temps
crucifié (c’est-a-dire cloué a une croix) pour crime de «lése-majesté » (Jésus étant proclamé
« Messie/Christ » par Ses disciples et donc par conséquent « le Roi des Juifs »). Jésus-Christ avait
annoncé Sa mort prochaine plusieurs fois a I'avance, et I'avait fait comprendre comme I'ultime sacrifice
dont ceux des rites de la « Loi de Moise » (la Torah/Instruction) n’étaient que la préfiguration. Ses
apotres enseignérent par la suite que ce sacrifice constituait le moment
ou le Christ, sans péché de par Sa nature divine, prit sur Lui (dans Sa
nature humaine) la responsabilité du Péché de I'étre humain, seul ainsi
qualifié pour I'expier par une mort atroce (faisant suite a des blessures
mortelles), celle que I'étre humain quel qu’il soit mériterait de par son
état de pécheur. Par cette « Passion» (c’est-a-dire « Souffrance
mortelle »), ce fut donc une « Rangon » qui eut ainsi été payée pour
libérer I'étre humain du poids du péché et le réconcilier avec Dieu, au
moyen de sa foi et de son appropriation spirituelle du Sacrifice ultime de
Jésus-Christ. Ainsi s’accomplissait par Jésus de Nazareth, a la fois
pleinement Dieu et pleinement homme, les prophéties messianiques,
I'acceés par Lui au « SALUT » de 'ame/esprit des croyants, et I'établissement

27



d’une « nouvelle Alliance / nouveau Testament » scellée par ce sacrifice parfait, conclue avec Israél (les
Juifs) premierement, mais souscrit aussi avec les croyants de toutes les nations qui viendraient a la foi
au SEIGNEUR par Jésus-Christ (devenant spirituellement par adoption membres d’Israél, et surtout
« enfants de Dieu »).

Jésus-Christ n‘avait pas seulement annoncé Sa
mort, mais aussi Son glorieux « réveil d’entre les
morts » qui surviendrait le troisieme jour apres
Son expiration, car seule Sa « résurrection »
serait la garantie pour les croyants de la validité
et de I'efficacité de Son sacrifice a la croix. Et en
effet, au troisieme jour apres Sa « crucifixion »
(c’est-a-dire « mise en croix ») et Sa mise au
tombeau, plus de 500 disciples parmi lesquels =
Ses onze apotres (le traitre s’étant suicidé aprés ‘ _—

sa trahison) ont témoigné (pour certains jusqu’a la mort dans le cadre de persécutions atroces) Lavoir
vu vivant dans un corps glorieux qui portait encore les traces physiques des clous de son supplice (ou
« stigmates »). Ses apOtres témoignerent aussi avoir assisté a Sa miraculeuse « Ascension » (c’est-a-
dire « Montée ») au Cieux, et du fait qu’ll est désormais assis a la droite de Dieu Son Pére d’ou Il
reviendra a la fin des temps accomplir le reste des prophéties messianiques Le concernant pour ce
temps-1a, et prendre avec Lui Son « Eglise » (du grec « Ekklésia » signifiant « Appelés hors de »,
traduisant I’'hébreu « Qahal » signifiant « Assemblée », c’est-a-dire 'ensemble des vrais croyants en Lui,
en Son sacrifice et en Sa résurrection) pour établir ensuite Son Régne éternel, d'une part sur cette
Terre, d’autre part sur une nouvelle Terre et sous de nouveaux cieux. Pour la théologie chrétienne
naissante, ces événements encore « a venir », et regroupant certaines prophéties messianiques encore
non réalisées de 'Ancien Testament, seront liés a une « seconde venue du Messie/Christ », donc a un
retour en gloire sur Terre de Jésus-Christ.

B. LES PREMIERS CHRETIENS : DES JUIFS DE FOI MESSIANIQUE

La nouvelle étape de la foi israélite/juive amorcée par Jésus-Christ, a la fois monothéiste et trinitaire,
s’exercant par la médiation unique et obligatoire de Jésus-Christ, a la fois Messie d’Israél et incarnation
de Dieu Lui-Méme, était ce qu’on peut appeler aujourd’hui le christianisme « primitif », la forme
originelle de la foi chrétienne qui se développa d’abord au sein d’un judaisme antique pluriel (avec des
partis religieux différents et des écoles de pensée diversifiées) avant de se rendre indépendante par la
force des choses d’un judaisme « officiel » de plus en plus centralisé sur la foi et la tradition d’un des
partis religieux de I'époque, celui seul des « Pharisiens ». Ce judaisme « officiel », en cours progressif
d’établissement et d’imposition a tout le peuple juif, était le berceau du « judaisme rabbinique » actuel,
celui bien officiel que I'on désigne généralement de nos jours comme étant simplement « le judaisme »,
et dont les exercants/pratiquants sont appelés globalement des « juifs ».

Le récit de la foi chrétienne rapporte que peu avant Son « Ascension », Jésus-
Christ avait donné la mission a Ses disciples d’étre Ses témoins a Jérusalem, dans
toute la terre/pays d’Israél puis dans le monde entier, et a enseigner Son
« Evangile » pour faire de nouveaux disciples du Christ parmi toutes les nations
de la Terre. Reprenant a Son compte une tradition juive qui marquait a I'époque
la repentance de pénitents juifs ou la conversion au judaisme de certains non-
juifs, le signe qui devra étre accompli pour qu’une personne marque son
engagement a devenir un véritable disciple du Christ sera alors de se voir
administrer un « baptéme » (d’un terme grec signifiant « immersion » et
désignant I'immersion du croyant dans de I'eau), « au nom du Pére, du Fils et de

28



I’Esprit Saint/Saint-Esprit ». A Ses apdtres particulierement, Il donna l'ordre de rester d’abord en
attente de la dispensation de I'Esprit Saint (ou Saint-Esprit) avant de commencer effectivement cette
mission d’évangélisation (c’est-a-dire de « témoignage de I’Evangile »). Lors de Son ministére terrestre,
Jésus-Christ avait annoncé Son départ physique prochain de la Terre, mais avait promis qu’ll enverrait
invisiblement Son « Esprit Saint » (ou « Saint-Esprit) a chaque croyant en Lui pour marquer Sa présence
invisible mais perceptible en chacun d’eux. Si sur cette terre, Jésus avait été pour Ses disciples ce qui
fut appelé en grec un « Paraclétos » (c’est-a-dire un « Défenseur », un « Assistant » ou encore un
« Consolateur », d’ou est issu le terme théologique de « Paraclet »), I'Esprit Saint (ou Saint-Esprit)
viendrait invisiblement exercer a Sa place et en Son nom ce méme rbéle de « Paraclet»
(Défenseur/Assistant/Consolateur). La présence et l'action de ce « Paraclet » serait indispensable a la
bonne marche et a I'efficacité de la mission d’évangélisation, car sans Lui (c’est-a-dire sans Jésus-Christ
Lui-méme a travers Son Esprit Saint ou Saint-Esprit), les disciples ne pouvaient rien faire d’effectif et
d’efficace en conformité avec la volonté de Dieu.

Le récit de la foi chrétienne rapporte ensuite que c’est le jour de la féte juive de la « Pentecéte » (en
hébreu « Shavouoth » signifiant « Semaines »), suivant I'’Ascension du Christ, qu’un premier groupe de
croyants composé de 120 disciples parmi lesquels se trouvaient les ap6tres et la mére de Jésus, réunis
pour prier dans la chambre-haute d’une maison de Jérusalem, connut la premiere « effusion » (un peu
a I'image d’un « baptéme de feu ») de I'Esprit Saint (ou Saint-Esprit) qu 'ils attendaient avec ferveur.
Cela se manifesta dans une soudaine et violente rafale de ’ '
vent qui remplit la salle ol ils se tenaient, et par I'apparition
spirituelle de formes qui représentaient des langues et
semblaient « de feu », se posant sur chaque membre de
I'assistance. Dés cet instant, chacune des personnes réunies
fut remplie d’Esprit Saint (ou de Saint-Esprit) et fut capable
d’exercer par la foi des « charismes » (c’est-a-dire des « dons
spirituels miraculeux »). Et I'un de ces dons, qui fut ce jour-la
le plus notable, fut la capacité de s’exprimer dans des langues inconnues de la personne qui 'exergait
(on parle en théologie de « glossolalie »). Fort de ce don, le groupe sortit de la maison ou il était réuni
et commenca la mission d’évangélisation en préchant dans les rues et les places de Jérusalem. Les Juifs
en grand nombre, réunis dans la ville pour le besoin du culte de « PentecOte » et venus entre autres
des quatre coins de la Diaspora juive du monde connu, purent entendre chacun dans sa langue

T — a8 maternelle les merveilles accomplies par Dieu au moyen de
' Jésus-Christ. Devant la raillerie de certaines personnes assez
mogqueuses, un apétre nommé Pierre (en hébreu « Kéfa » et
en grec « Céphas », de son nom de naissance Simon ou en
hébreu « Shimbn »), qui avait une fonction de « chef
d’équipe » parmi les apotres, put alors prendre la parole
publiqguement et donner une prédication passionnée pour
expliquer ce qui se passait et témoigner avec force de
I Evanglle de Jésus-Christ. Touchés par son discours, de nombreux Juifs se convertirent a Jésus-Christ
et lacommunauté de disciples du Christ a Jérusalem monta ce jour-la a environ 3 000 croyants, lesquels
formérent ainsi la toute premiére communauté formelle de I'Eglise de Jésus-Christ (plus tard désignée
comme « chrétienne ») dans |'Histoire.

L’Evangile se répandit alors parmi les Juifs du pays, et les premiers « disciples du Christ » furent trés
vite pergus comme un nouveau parti religieux juif qui reconnaissait singulierement, et aux yeux de
certains étrangement, Jésus de Nazareth comme étant le Messie/Christ d’Israél annoncé par les
Ecritures saintes/sacrées. On en a appelé les membres de diverses facons au départ, et celle qui
s'imposa premiérement fut « Nazaréens » ou « Nazoréens », en référence a leur Seigneur Jésus, qui
était de Nazareth. Les disciples du Christ eux-mémes préféraient parler de leur « foi juive en Jésus-
Christ » comme constituant « La Voie » (sous-entendu « Le Chemin » a prendre pour bénéficier du

29



Salut). Mais ces premiéres vagues d’évangélisation ne furent pas sans douleurs. Car les autorités juives
de I'époque, la grande assemblée dirigeante (ou « Sanhédrin ») composée essentiellement de notables
religieux juifs des partis « pharisien » et « saducéen » sous la direction du Grand Prétre et des « chefs
des prétres » de I'époque, les avaient pris en grippe. Ces autorités avaient déja reproché a Jésus des
aspects pour eux dérangeants de Son enseignement, comme par exemple Sa prétention a étre le
Messie/Christ promis, mais par-dessus tout le fait de Se présenter comme « Fils de Dieu », donc de
« nature divine », égal a Dieu et percu comme Dieu Lui-méme. Cet aspect non conforme a leur pensée
partisane du judaisme, proche d’un monothéisme « monolithique » (c’est-a-dire ne descellant en Dieu
gu’une seule et unique Hypostase/Personne tel que repris des siécles plus tard par I'lslam) est ce qui
les avaient poussés a juger Jésus-Christ pour « blasphéme » et a Le livrer aux Romains qui Le
condamnerent pour crime de « lése-majesté » et Le mirent a mort comme une sorte de criminel
politique. De méme, le témoignage grandissant de Sa résurrection des morts donnait a cette « foi juive
en Jésus-Christ » naissante une justification qu’ils n‘appréciaient pas. Aussi les premiers Juifs de foi
« messianique » (c’'est-a-dire « reconnaissant Jésus comme le Messie/Christ ») furent tres vite
discriminés et persécutés, au point que nombre d’entre eux quittérent le pays et continuérent
d’évangéliser les communautés juives de la Diaspora.

Un autre nom donné aux disciples du Christ finit par émerger dans la Diaspora juive des provinces
romaines en Syrie. Il s'agit du terme hébreu « méshih’iyim » qui signifie littéralement « petits messies »
au sens de « ceux qui veulent ressembler a leur Messie » ou encore « disciples du Messie ». Le mot
donna d’ailleurs le terme frangais « messianiques ». Les croyants en Jésus-Christ préféraient largement
cette désignation. Et dans la communauté juive « messianique » réunie dans la ville d’Antioche, ce
terme montant trouva sa traduction grecque officielle par le mot « christianoi » qui signifie
littéralement « petits christs » au sens de « ceux qui veulent ressembler a leur Christ » ou encore
« disciples du Christ ». Le mot donna le terme frangais « chrétiens » qui s'imposa et finit par désigner
unanimement toutes les personnes exercant la foi en Jésus-Christ, laquelle fut peu a peu désignée par
la suite comme étant le « christianisme ».

Au ceceur le plus lourd de la persécution des premiers chrétiens par les
autorités officielles juives, I'un des meneurs phares de la persécution était
un Juif pharisien, extrémement pratiquant de la Torah et aveuglé par une
passion religieuse extrémiste de la tradition qu’il professait. Juif de la
Diaspora, originaire de la ville de Tarse, il se nommait « Saul » ou « Saul »
(en hébreu « Shaoul » signifiant « Désiré »). Il mena une véritable
inquisition contre les « judéo-chrétiens » (terme historique consacré pour
désigner les premiers « Juifs de foi chrétienne ») dans tout le Proche-Orient. Cette vague de
persécution causa l'arrestation et la mise a mort (souvent par lapidation) de nombreux croyants
considérés comme « sacrileges » par les autorités officielles juives. Il fut d’ailleurs un témoin direct de
la lapidation du tout premier « martyr » (ce qui veut dire « témoin fidéle jusqu’a la mort ») de la foi
chrétienne, nommé Etienne (du grec « Stéfanos » signifiant « Couronné »).

Alors que celui qu’on appelait « Saul de Tarse » se rendait a
Damas (avec une délégation officielle pour y persécuter les
chrétiens) et qu’il était en route pour accomplir sa mission
meurtriére, le récit de la
foi chrétienne rapporte
st gu’il eut une apparition
: ) | miraculeuse et éblouissante
du Christ ressuscité qui I'a temporairement rendu aveugle. Il
vécut |a une véritable conversion et devint lui-méme chrétien.
Se destinant, selon la direction de I’Esprit Saint (ou Saint-Esprit),
a étre envoyé par Dieu pour évangéliser dans tout I'Empire

~

30



romain, ce Juif qui possédait par héritage paternel le statut de citoyen romain choisit de se faire appeler
par un nom grec a la consonnance proche de son nom hébreu et dont la signification refléterait
davantage son état actuel d’humilité : « Paul » (du grec « Paulos » signifiant « Petit/Faible »). Il devint
celui que I'Histoire et la tradition appelle depuis lors « 'apotre Paul », avec pour le terme « apdtre » un
sens bien défini, car il ne faisait pas partie du collége des « douze apdtres » de Jésus-Christ.

On se rappelle que I'Evangile de Jésus-Christ, et la Nouvelle Alliance qu’ll a établi, avait une portée
universelle, ne se basant plus sur une appartenance ethnique (le fait d’étre « Juif » et donc descendant
généalogique des patriarches hébreux/israélites), mais se basant sur la foi que tout un chacun peut
exercer librement en Jésus-Christ mort et ressuscité, en Le reconnaissant sincérement comme
« Sauveur » et comme « Seigneur ». Si le message « évangélique » (c’est-a-dire « relatif a I'Evangile »)
était d’abord réservé au peuple d’Israél, car héritier de I'Ancienne Alliance qui se réalise, il s'accomplit
et se perfectionna dans la Nouvelle Alliance, donnant lieu a des révélations prophétiques et a une
avancée de la réflexion théologique chrétienne (notamment par le biais des apo6tres Pierre et Paul). Ces
révélations ont amené tres vite les Juifs de foi chrétienne a comprendre, a l'approche d’un
ralentissement des conversions juives a Jésus-Christ, qu’il fallait étendre la proclamation a tous les étres
humains qui pourraient alors devenir, sans étre « Juifs » pour autant et sans avoir a se soumettre aux
clauses rituelles et cultuelles de la Torah, des « disciples du Christ » ou « chrétiens ». De fait, I'Evangile
se répandit progressivement dans les provinces de I'Empire romain, et de plus en plus de
« paiens/gentils » (au sens de « non-juifs ») se convertirent a Jésus-Christ.

Les premiers chrétiens se basaient naturellement sur 'Ancien Testament (la « Bible juive/hébraique »)
comme « Ecritures saintes/sacrées » pour base a leurs prédications de I’Evangile. Mais le besoin d’écrits
propres a la foi chrétienne se fit sentir a mesure que les témoins oculaires du ministere terrestre de
Jésus-Christ se raréfiaient au fil du temps, mourant de vieillesse ou succombant aux persécutions
comme martyrs. Il existait déja en circulation des écrits rapportant mot pour mot les paroles de Jésus-
Christ et Ses enseignements (on parle en grec de « logia » c’est-a-
dire de « paroles divines »). Lapotre Paul fondant de nombreuses
communautés chrétiennes dans I'Empire romain gardait, lorsqu’il
se déplacait pour les besoins de son ministére, le contact avec ces
communautés par le biais de lettres appelées des « épitres » qui,
outre le fait de donner des nouvelles ou de saluer les croyants, lui
permettait d’affiner ses enseignements, de régler des différents
théologiques et de rendre des jugements concernant une polémique ou une confrontation. Quelques-
unes de ses épitres contenaient une telle richesse d’enseignement et de révélations prophétiques, avec
une portée universelle, gu’elles furent tres vite recopiées et diffusées en plusieurs exemplaires dans de
nombreuses autres communautés. Ils constituérent les premiers écrits dont les « pasteurs/bergers »
chrétiens du premier siécle (appelés selon leur terrain pastoral propre soit des « presbutéroi », c’est-a-
dire des « anciens/presbytres », soit des « épiskopoi », c’est-a-dire des « surveillants/superviseurs »)
descellérent Iapposition du « Sceau divin » et considérérent comme des Ecritures saintes/sacrées a

N ERIAPY I THOA -
fORAMOAOIOCHIN

:;‘uuumnn A
GEVIMOAOIOCLY

[ RS ISR TS Y
IPOCTONMOH A
TANERYTOYCL CNe
FORAXRWPICAYM
CrERETOOYTAUN
OF CHONC e Ny
PROLA N CCT N
A v/Zan e

B e L T

e

Ny TOICCIOYCIAN
"1 ('KNM)TO';.N('F
FOICHIICTCY O
CHCTOONOM In;
OJOYKESAIMEIT
OYACERNOUN THA
TJOCCAP KOCOYAOH
OCANMAIOUANN-
ANACKOYCTCHNN

Y RHOANKAONO =

T OADCIE NEIoRN
COR IO M
MINKMCQOACA

CENNNOYAI
CNTOO TR JuUxy
MO KA
THORAN SN
HATACUCIACI I
FOMBITONIIn
CERAIANNIUE [ R
CHIONOYNN

NICCHNAN IO
CINAUYM O
TICMYACINNN
TIACIQICHIvTIG
TOY gy ar

adjoindre au canon de I'Ancien Testament. Plus tard
d’autres épitres écrites par des apdtres ou des
pasteurs/bergers connus (Pierre, Jacques, Jude, Jean)
ou anonymes, circulerent également. Quelques-unes
d’entre elles furent aussi pressenties comme portant
le « Sceau divin » pour étre considérées comme des

‘;(‘l:wnc MCEOMNIIIPIANOK » .Nul.x LS , . A , . L. .
m-.:\.;:‘,‘,;!,'(_‘,_,’," :;fg;;z,';‘;;:g;:.;',; Lhspme ) Ecritures saintes/sacrées a adjoindre aussi au canon
ARYTOUY KRN ATENTPOCH MIApE KAOLILCH ICN] ’ .

o ammene o LERSERSUAES  EQnrodns de  Ancien  Testament. Plus tard encore, des

compilations rassemblant sous formes construites les témoignages sur la naissance, la vie, les paroles,
I'enseignement, la mort et la résurrection de Jésus-Christ émergerent a leur tour, dont quatre furent
unanimement reconnues comme portant le « Sceau de Dieu» et donc comme étant Ecritures
saintes/sacrées. On les désigna par la suite comme étant des « évangiles » (au sens de « rapports de

31



I’Evangile de Jésus-Christ »). Lun de ces quatre écrits constituait aussi le premier volume d’un
ensemble en deux tomes, dont le second était un rapport assez complet sur la naissance de la
communauté chrétienne, ses premieéres formes d’organisation, les persécutions qu’elle a da
rapidement affronter et son développement suivant les ministéres de I'apbtre Pierre premieérement
puis surtout de I'ap6tre Paul. Ce second volume aussi fut pressenti comme portant le « Sceau de Dieu »
et donc comme Ecritures saintes/sacrées. Enfin, vers la fin du premier siécle, un écrit particulier, rédigé
sur le style juif prophétique apocalyptique (c’est-a-dire traitant de révélations divines concernant le
temps présent et a venir) vint s’adjoindre et fut reconnu comme portant aussi le « Sceau de Dieu » et
donc comme Ecritures saintes/sacrées. La plupart de ces textes avaient été rédigés en grec koiné (forme
commune du grec répandue dans la partie orientale de I'Empire romain), et pour certains en araméen
mais tres vite traduits et répandus en grec koiné, seules formes qui sont passées a la postérité.

Outre ces livres (sous forme de « rouleaux » puis de « codex »),
d’autres ouvrages a portée religieuse furent rédigés et répandus
pour l'usage des chrétiens, certains rédigés au 2°™ siécle de
notre ere et méme apres. S’ils ont pu avoir une certaine notoriété
et avoir été révérés par des communautés chrétiennes ca et la
qui leur étaient trés attachés, les discussions pastorales pour
chercher a déterminer ceux qui avaient ou non le « Sceau de
Dieu » ne les reconnurent pas comme « canoniques ». Des résolutions
officielles tardives, ne voulant reconnaitre canoniques que des écrits
ayant vu le jour au 1* siecle, et faisant consensus a I'époque ou survivait
encore un des douze apotres du Christ, ne firent que confirmer ceux qui
étaient unanimement reconnus et utilisés dés le début du 2°™ siécle.
Ainsi, une collection de 27 écrits constitua des lors une nouvelle division
de la Bible pour les chrétiens, appelé « Nouveau Testament » (car relative
a la « Nouvelle Alliance ») et adjointe a I’Ancien Testament. A la fin du 1
siecle de notre ére, la Bible chrétienne était donc déja compléte. Elle
devenait (Ancien et Nouveau Testaments pris dans leur ensemble) les
Ecritures saintes/sacrées du christianisme, normatives en matiére de foi
pour les chrétiens.

3. « EGLISE » ET LES « EGLISES CHRETIENNES PRIMITIVES »

A. CE QU’EST « L’EGLISE » DANS LENSEIGNEMENT CHRETIEN ORIGINEL

En francais d’aujourd’hui, le terme « église » que nous employons couramment possede plusieurs sens
religieux possibles. Ordinairement, si nous I'employons pour parler d’'une communauté chrétienne
délimitée, nous lui ajoutons souvent I'adjectif « locale ». Il est alors synonyme de « congrégation »,
« assemblée » ou encore « paroisse », et il s’associe naturellement dans notre conception courante a
I'idée de « ministeres établis » (c’est-a-dire a un systéme organisé de direction par une ou plusieurs
personnes). Dans le sillage, nous I'employons également pour désigner le local réservé dans lequel les
membres d’une méme communauté chrétienne se réunissent pour célébrer leur culte. C'est l1a un
usage international que les chrétiens protestants francophones ne suivent pas toujours en désignant
parfois ces lieux de culte sous le nom de « temples » ou de « salles ». Plus largement, nous employons
le mot « église » pour parler du systeme administratif plus large qui régit nécessairement les fideles
d’une ou plusieurs églises locales se reconnaissant dans une méme « confession » (c’est-a-dire
« mouvement dont les membres se retrouvent dans les mémes clauses de croyance et dans une base
théologique communes). On pense alors généralement a lui mettre une majuscule, pour le distinguer,
et on lui substitue parfois le terme technique de « systéme ecclésial » (au sens de « systeme
administratif d’'une ou de plusieurs églises »). Par extension, on n’hésite pas a 'employer en abus de

32



langage pour désigner le rassemblement religieux d’un groupe sectaire quelconque, méme s’il ne s'agit
pas de chrétiens, ou du moins de chrétiens nicéens.

Cependant, notre usage oublie assez souvent que ce terme théologique, du moins dans le récit du
Nouveau Testament, n’a pas initialement le sens institutionnel diversifié qu’il a acquis dans notre
langage actuel. Il dérive d’un terme grec, « Ekklésia » (qu’il traduit généralement en francais), dont la
racine étymologique signifie « appelé (en de)hors de » et qui faisait allusion dans la Gréce antique aux
assemblées citoyennes se tenant en général hors de la place publique d’une ville (comme a Athenes),
et parfois méme hors des murs d’enceinte.

Au 3®™ siécle avant notre ére, quand débuta a Alexandrie d’Egypte la réalisation d’une traduction en
grec de I’Ancien Testament a |'usage de Juifs de la « Diaspora » qui ne comprenaient plus couramment
I’hébreu ni I’'araméen, version appelée depuis « la Septante » (c’est-a-dire « la Soixante-Dix »), le mot
grec « ekklésia » avait été utilisé pour traduire dans les Ecritures saintes/sacrée le terme hébraique
« gahal » qui désignaient un « rassemblement religieux » juif autour du temple de Jérusalem, ou
encore une « assemblée religieuse » gu’elle soit au temple, dans un « haut-lieu » (sanctuaire informel
au sommet d’une montagne ou d’une colline) ou dans une « synagogue » (lieu de réunion
hebdomadaire des Juifs pour lire les Ecritures saintes/sacrées, les commenter publiquement et prier
Dieu ensemble). Dans les textes des évangiles, nous étant parvenu uniquement qu’en grec koiné, Jésus-
Christ parlait de batir Son « Eglise ». Le terme « Ekklésia » venait sans doute rendre compte en grec du
terme araméen « Ladoth » équivalant a I’hébreu « Qahal » qu’ll devait employer en parlant a Ses
disciples juifs dans Sa langue maternelle. Cependant, le Nouveau Testament dans son ensemble ne
définit nullement I'Eglise comme une institution, mais comme une réalité spirituelle et invisible
désignant le rassemblement intemporel et absolu (quels que soient les lieux et les époques) des
véritables « chrétiens » (qui sont sincerement et personnellement convertis a Jésus-Christ). La Bible
parle méme de facon imagée du « Corps du Christ » dont chaque chrétien est un « membre » (ce que
la vieille théologie a désignée par I'expression « Corps mystique du Christ »).

Jésus de Nazareth, au cours de Son ministére terrestre, n'a jamais présenté cette « Eglise » naissante
comme une nouvelle religion. Rappelons-nous que d’ailleurs, au 1*' siecle de notre ére, le christianisme
primitif était plutdt considéré comme un nouveau « parti religieux » du judaisme antique, lequel était
assez pluriel dans ses expressions. Les autres Juifs les appelaient de différentes facons, et la plupart du
temps les désignaient comme des « Nazoréens/Nazaréens ».

Cette « Eglise » spirituelle (et invisible en tant que telle) fut trés tot qualifiée dans la vieille théologie
« d’universelle » (c’est-a-dire ouverte a tous les croyants sans distinction quant a I'ethnie, le genre, la
langue, le rang social ou le niveau intellectuel). Le mot grec pour exprimer cette idée, « katolika », est
devenu en latin un terme théologique, « CATHOLICA », qui a donné en francais le mot « catholique ».
Dans le sens théologique d’origine (et non comme on I'emploie couramment aujourd’hui), on parlait
ainsi de ce qu’on traduit en frangais par la « catholicité » (c’est-a-dire « 'universalité »), car il s'agissait
bien alors d'une qualification théologique et non d'une « dénomination ecclésiale » (c’est-a-dire le nom
d’une Eglise institutionalisée). D'ailleurs, la théologie moderne la désigne toujours en frangais comme
étant « I'Eglise universelle », et emploie encore souvent le terme « catholique » qui peut
malheureusement porter a confusion. A l'origine, I'usage communément admis de I'expression
« catholique/universelle » servait surtout a différencier sa réalité spirituelle de sa représentation visible
et concrete sous forme d'églises communautaires citadines, c’est-a-dire les rassemblements autour
d’un groupe pastoral de toutes les petites « églises locales » de maison situées dans une méme grande
localité (ce dont témoigne le Nouveau Testament qui nomme les principales communautés de la fagcon
suivante : I'Eglise de Jérusalem, de Corinthe, de Thessalonique, de Philippe, de Rome, etc.).

33



B. LES « EGLISES PRIMITIVES » : FORMES CONCRETES DE L'EGLISE
UNIVERSELLE

Le troisieme jour apres la crucifixion du Christ (en I'an 30 de notre ere selon la plupart des historiens),
plus de 500 de Ses disciples, dont Ses onze apotres restants (le traitre, Judas I'lscariote, s’étant suicidé
apres Lavoir livré), témoignerent L'avoir vu vivant dans un corps glorieux ressuscité qui portait toujours
les traces de Sa passion (ou « stigmates »). Au bout de quarante jours, les douze apoétres (le manquant
ayant été remplacé par élection parmi des disciples témoins oculaires de la premiére heure)
témoignérent L'avoir vu monter au Ciel. A compter de ce moment, ce qu’on surnomme aujourd’hui le
« college des douze apotres » constitua le garant de la foi chrétienne naissante. Les enseignements
jugés doctrinalement justes étaient répandus sous couvert de leur autorité en la matiere. Ce faisant,
c’est aussi sous leur autorité de foi que furent rédigés les livres du Nouveau Testament peu a peu
« canonisés » pour s’adjoindre & I’Ancien Testament et former « la Bible » chrétienne. A la disparition
progressive des membres de ce « college » apostolique, la Bible seule (Ancien et Nouveau Testament
réunis) constitua pour les chrétiens authentiques le fondement de leur foi et le garant de la « saine
doctrine ».

De I'an 30 (crucifixion et proclamation de la
résurrection du Christ) a la fin du 1¢" siecle de
notre ere, les douze apotres (s'éteignant les uns
apres les autres « martyrisés » pour leur foi) et
leurs proches collaborateurs (principalement
I'apotre Paul) organisérent « sous l'inspiration
de I’Esprit Saint/Saint-Esprit » les bases d’un
systéme de fonctionnement ecclésial ol les
« églises communautaires/locales » se géraient
de facon indépendante, quoi qu’en restant en
étroite communion les unes avec les autres.
Elles étaient conduites chacune par ses propres
« ministres » (c’est-a-dire « serviteurs ») du culte (dont les pasteurs/bergers, appelés selon leur terrain
pastoral les uns « anciens/presbytres » et les autres « surveillants/superviseurs/épiscopes »). Avec le
temps, les cultes dans les maisons individuelles (sous le pastorat d’anciens/presbytres), qui collaient
mieux aux premiers temps de dures persécutions et de prédications familiales de I'Evangile, furent
considérés plutét comme étant « informels », et chague communauté cherchait a rendre un culte plus
« formel » a Dieu, par la réunion des membres de toutes les « églises locales de maison » qui la
composaient. Peu a peu, ces « églises communautaires » citadines et globales (sous le pastorat de
surveillants/superviseurs/épiscopes) devinrent de plus grandes « églises locales ».

Chaque église locale entretenait un lien particulier avec « 'ap6tre » (au sens large) qui l'avait fondée
(lui servant de référent privilégié) et donc avec les autres églises locales fondées par le méme
« apOtre ». De méme, tant que subsistait dans I'église locale de Jérusalem (dont le premier
surveillant/superviseur/épiscope fut un demi-frére de Jésus nommé Jacques) un reste du « college des
douze apdtres », toutes les églises locales fondées dans I'Empire romain, et au-dela, la considéraient
un peu comme leur « église mére ».

Dans les premieres formes du systeme (car rien n’était réellement uniforme d’'une communauté a
I'autre), les membres d’une église locale rendaient un culte a Dieu le samedi soir aprés le coucher du
soleil (fin du « sabbat/shabath » et début du premier jour de la semaine juive, considéré déja a cette
heure-la comme étant « dimanche », a savoir la commémoration hebdomadaire de la résurrection du
Christ), puis peu a peu le dimanche matin (collant aux heures matinales ol Son tombeau fut retrouvé
vide). Cela se passait donc d’abord dans des maisons individuelles (on parlait par exemple de « I'Eglise

34



qui est dans la maison d’untel ») sous le pastorat d’un ancien/presbytre (souvent le chef de famille de
la maisonnée), puis dans des lieux divers de rassemblement communautaire (on parlait de « I'Eglise de
telle ou telle ville ») sous le pastorat d’un surveillant/superviseur/épiscope. Le terme « Eglise » n’était
alors utilisé que sur un plan spirituel car, méme s’il n’y avait qu’un tout petit groupe (par exemple dans
un culte de maison), Jésus Lui-méme avait enseigné que lorsque deux ou trois disciples étaient réunis
en Son nom, |l était au milieu d’eux, ce qui voulait entre autres dire que les chrétiens participant au
culte représentaient la présence de « I'Eglise » (universelle) dans leur lieu de réunion. Le samedi
(septiéme jour de la semaine juive et jour de « sabbat/shabath »), la majorité des chrétiens étant alors
des Juifs (on parle de « judéo-chrétiens ») se rendaient aussi a la synagogue en marquant ainsi la
continuité de leur communion ethnique avec la partie du peuple juif demeurée non chrétienne, ce qui
donnait aux croyants en « Yéshoua » (forme araméenne et hébraique du nom « Jésus ») I'occasion de
témoigner de Lui dans une assemblée judaique qui ne connaissait pas encore son « Messie/Christ ». Le
maintien de la communion ethnique (méme si les Juifs non chrétiens se comportaient parfois par
ignorance en ennemis de I’Evangile) était donc une part essentielle de I'évangélisation des Juifs, car ce
peuple était par héritage le premier destinataire de ce message établissant la Nouvelle Alliance.

Cette premiere ébauche de « systeme ecclésial » chrétien (c’est-a-dire cette toute premiére tentative
d’organisation concréte de I'Eglise), toute humaine et imparfaite qu’elle pouvait étre, se devait quand
méme de refléter fidélement et concrétement « I'Eglise universelle », c’est-a-dire le « Corps du Christ »
sur terre. C'est I'ensemble des diverses formes d’organisation, ayant chacune cette base émergeante
de fonctionnement, que des historiens ont désigné par la suite sous le nom « d’Eglise primitive » (au
sens de « Toute premiére institution d’Eglise » ou « Eglise originelle »). La plupart des historiens actuels
contestent 'appellation parce qu’elle suggererait qu’il s’agissait d’'une forme institutionnalisée de
« 'Eglise chrétienne » qui ne surviendrait en réalité qu’a partir du 4™ siécle de notre ére. En réalité,
la diversité de fonctionnement qui prévalait, du fait de I'éloignement géographique et de I'adaptation
au milieu socio-culturel nécessaire, devrait nous faire parler de « christianisme primitif » (au singulier)
mais « d’Eglises primitives » (au pluriel).

Le développement des principales « Eglises primitives » (témoignant du modeéle biblique élaboré par
les apotres et leurs collaborateurs) s’étendit tout au long du 1°" siecle de notre ére et se dévoile
aujourd’hui dans les pages du Nouveau Testament (principalement dans les « Actes des Apétres » et
les « épitres de Paul »).

C. MINISTERES, CHARISMES ET APOSTASIES DANS LES « EGLISES CHRETIENNES
PRIMITIVES »

Le christianisme primitif n’a jamais dénigré I'usage ministériel du judaisme antique, dont il faisait
clairement parti et dont il hérita spirituellement. Pour les tout premiers chrétiens qui étaient juifs (ou
« judéo-chrétiens »), il devait toujours se maintenir un respect du role sacerdotal des prétres juifs du
SEIGNEUR (issus de la tribu de Lévi et descendant, par la branche d’'un dénommé Tsadoq, d’Aaron, frere
ainé du prophete Moise et premier Grand-Prétre du SEIGNEUR), lesquels officiaient dans le temple de
Jérusalem. Ceci incluait la reconnaissance de l'office du « Grand-Prétre » juif de I'’époque, percu comme
étant légitimement « prince/chef du peuple juif » sur le plan religieux (primat) dans le contexte du
systéeme d’occupation et de domination romaine de cette période.

Dans le judaisme, le « sacerdoce » constituait un réle de « médiateurs/intermédiaires » spirituels entre
Dieu et Ses fideles du peuple ethnique et religieux d’Israél. Les judéo-chrétiens faisaient donc a
I'époque la distinction entre le « sacerdoce » (la fonction établie par le SEIGNEUR Lui-méme) et le
« prétre » (le fonctionnaire qui I'assure, un étre humain naturellement imparfait). lls savaient que

35



I'office sacerdotal (une institution divine) était trés
majoritairement tenu par des Juifs non croyants en
Jésus-Christ qui, forts de I'école de pensée de leur
parti religieux de référence dit des « Saducéens »,
s'opposeraient a leur foi naissance percue
personnellement par eux comme séditieuse et
sectaire. Donc, le respect de la fonction (y compris et
surtout celle de Grand-Prétre) allait aussi de pair
avec une sorte de pieuse désobéissance lorsqu’il
~ / s'agissait de privilégier les commandements du
Christ et de I'Esprit Saint/Saint-Esprit, donc du SEIGNEUR, aux ordres donnés par l'institution sacerdotale
aveuglée et en opposition déclarée.

La reconnaissance de ce sacerdoce juif était aussi et évidemment liée a I'office du temple, auquel les
judéo-chrétiens prenaient naturellement toujours part. Or, ces premiers Juifs de foi chrétienne
considéraient que Jésus-Christ avait été le « Sacrlflce » parfait et def|n|t|f préfiguré par tous les
sacrifices commandés dans la Torah. Le Seigneur
Jésus était aussi, maintenant au Ciel, le « Grand-
Prétre » Qui officiait dans le « sanctuaire céleste » et
dont les « prétres » subalternes s’identifiaient aux
« chrétiens » (Ses disciples) eux-mémes. Ce
« sacerdoce » partagé, appelé en théologie le
« sacerdoce universel », n’était plus « selon l'ordre
d’Aaron » (le premier Grand-Prétre du SEIGNEUR) mais
« selon l'ordre de Malki-Tsédeq/Melchisédec » (un
personnage mystérieux de I'Ancien Testament qui
préfigure poétiquement le Messie/Christ comme
Grand-Prétre et a qui le patriarche Abraham lui-méme donna une dime, ce qui constituait une sorte
d’allégeance symbolique par préfiguration de celle qui est désormais due par le croyant au
Messie/Christ maintenant révélé). Ce sacerdoce universel des chrétiens garantissait alors pour chaque
« croyant en Jésus-Christ » un acces direct a Dieu sans avoir besoin du moindre « médiateur » ou
« intermédiaire » avec Lui, si ce n’est Jésus-Christ Lui-méme Qui est a la fois pleinement « étre humain »
(par incarnation et résurrection) et pleinement « Dieu » (par nature spirituelle éternelle). Il signifiait en
paralléle la stricte égalité spirituelle entre les chrétiens dans le sein de « I'Eglise universelle » et en
vertu de la « Nouvelle Alliance » conclue dans le Messie/Christ. S’il devait y avoir bien évidemment une
« direction » dans « I'Eglise » (universelle) et sa concrétisation organisationnelle, elle n’aurait su étre
bibliguement « sacerdotale ».

it

¥

=

AT
e =T
Py

f
l‘ll
f

e
]]!

s

il
I

W
\

Ainsi, pour les premiers chrétiens, il était normal qu’un Juif non
chrétien continue de se référer pratiquement et drastiquement aux
613 commandements de la Torah, au sacerdoce des prétres et aux
rites liés au temple de Jérusalem, car tout ceci constituait un héritage
de Dieu (en vertu de la Premiére ou Ancienne Alliance) et également
le point de I'unité nationale qui doit prophétiquement se maintenir a
travers le temps. Les judéo-chrétiens tout en étant spirituellement
« libérés de la pratique obligatoire de la Torah » (non tenus de
respecter les commandements rituels/sacrificiels pour s’assurer un
« Salut » par préfiguration puisque lI'ayant concretement obtenu par la
foi en Jésus-Christ) continuaient donc pour la quasi-totalité de
librement I'observer (circoncision, nourriture prohibée, culte dans le
temple, etc.) en associant le tout a un acte d’identification ethnique
et de maintien des racines juives de la foi chrétienne. En parallele, les

36



« pagano-chrétiens » (terme qui désigne historiquement les chrétiens non-juifs) ne devaient pas s’en
astreindre, selon ce qui a pu ressortir et étre officiellement confirmé en I'an 48 de notre éere par les
résolutions d’une réunion d’apoétres et de piliers de la communauté chrétienne que I'Histoire a appelé
par la suite « le Concile de Jérusalem », une sorte de synode tenu dans I'église-mére a Jérusalem pour
débattre et statuer sur le propos, dans une attitude de priére et d’écoute de I'Esprit Saint/Saint-Esprit.
Menée par des membres du « college des douze ap6tres » et comptant aussi les « anciens/presbytres »
de la communauté et I'apbtre Paul, le compte-rendu de cette réunion nous a été retransmis
bibliguement par le Nouveau Testament dans les « Actes des Apotres ».

Pour autant, les premiers chrétiens, et principalement les judéo-chrétiens, considéraient qu’en elle-
méme la Torah n’était pas le gage d’un « Salut ». Ce qu’elle préfigurait s’était réalisé en Jésus-Christ qui
était maintenant le seul et unique moyen concret de « Salut », pour les Juifs premiérement puis pour
les non-juifs (car tous sont victimes du Péché en eux qui les condamne, ce que la Torah ne fait que
confirmer et mettre en évidence). Le contact et I’'harmonie cultuelle entre les judéo-chrétiens et les
Juifs non-chrétiens était surtout considéré comme le terrain privilégié de I'évangélisation des Juifs
encore non-chrétiens, et le respect a maintenir pour le peuple ethnique de Dieu, toujours Son « peuple
choisi/élu » en vertu de 'Ancienne Alliance, et appelé a se relever intégralement au retour du Christ.

Quand Jérusalem et le temple furent détruit en
I'an 70 par les armées romaines voulant mater
une révolte juive (mené par une faction appelée
« les Zélotes ») contre leur occupation et leur
domination, les premiers chrétiens y virent la
réalisation d’une prophétie de Jésus. Le service
du temple désormais suspendu par la force des
choses, les prétres du SEIGNEUR n’eurent plus de
fonction sacerdotale phare a assurer (a part de
bénir le peuple en quelques occasions rituelles
du calendrier juif). Le parti religieux juif des
Pharisiens prit alors rapidement le controle de
I'autorité religieuse sur un « judaisme officiel »
voulant se définir sur la base de leurs traditions, leurs interprétations et leur direction par le moyen de
leurs enseignants religieux appelés des « Maitres/Enseignants de la Torah » ou « Rabbins ». Et pour
cette majorité de Juifs non-chrétiens, ce fut I'étude de la Torah, son interprétation et le maintien d’une

by

certaine tradition pratique (présentée a eux comme
une sorte de « Torah orale » transmise et appliquée par
les Pharisiens et remontant au prophéete Moise lui-
méme) qui constituaient désormais I'héritage et le
point d’unité national juifs. Sans prendre ce qui
pourrait &tre en opposition avec I'Evangile et la foi
chrétienne, les judéo-chrétiens suivirent donc
naturellement le mouvement en conservant leur
optique originelle.

Par contre, du c6té interne des Eglises primitives (réunissant dans les églises locales des croyants juifs
et des croyants non-juifs) dont chaque membre était prétre a part entiere selon le sacerdoce universel
chrétien, il y eut naturellement dés le départ le besoin d’organisateurs et de meneurs pour assurer la
bonne marche de I'ceuvre d’évangélisation et I'encadrement de la vie spirituelle de chague membre.
Le « college des douze apotres » (qui constituait le garant du fondement de la foi chrétienne naissante)
ne se composait exclusivement que de témoins oculaires de tout le ministere terrestre du Christ, ce qui
condamnait naturellement cette charge collégiale a disparaitre avec les témoins en question.

37



Or, le récit du Nouveau Testament rapporte
I'établissement dans la base organisationnelle
apostolique de cing « ministéres » (c’est-a-dire
« services ») qui étaient désormais « ordonnés »
(c’est-a-dire « établis officiellement ») dans un
but d’organisation et de conduite, selon un appel
de Dieu par l'inspiration de I'Esprit Saint/Saint-
Esprit et par une reconnaissance de I'Eglise elle-
méme (les croyants et leurs ministres du culte
déja reconnus). Les «apdtres» (du grec =
signifiant « envoyés/émissaires » au sens commun du service a ne pas confondre avec celui du collége
des douze ni celui particulier de Paul) étaient mandatés par Dieu pour fonder des églises locales et leur
servir de référents. Les « prophétes » (du grec signifiant « interprétes / porte-paroles ») recevaient des
inspirations particuliéres et ponctuelles de I'Esprit Saint/Saint-Esprit pour en étre les transmetteurs
dans certaines circonstances qui le nécessitaient. Les « évangélistes » (du grec signifiant « porteurs de
la bonne nouvelle ») recevaient le don d’évangéliser en masse et s’engageaient en tant
« qu’annonciateurs publics de I'Evangile » (une fonction partagée par les rédacteurs des quatre
« évangiles » du Nouveau Testament). Les « pasteurs » (en grec signifiant « bergers », tantét appelés
des « anciens/presbytres », tant6t des « surveillants/superviseurs/épiscopes ») recevaient le don
d’encourager et d’encadrer les fideles d’une église locale constituée, comme des bergers prenant soin
de leur troupeau et veillant a le protéger et le nourrir spirituellement. Enfin, les « docteurs/maitres »
(du grec signifiant « enseignants de la doctrine ») recevaient le don de saisir les choses les plus difficiles
de la foi et des Ecritures, et s’engageaient en tant que précepteurs de la « saine doctrine » chrétienne
aupres des fideles. A c6té de ces cing ministéres dits « de la Parole » (c’est-a-dire des Ecritures

5 saintes/sacrées), il y avait enfin une sorte de
ministére humanitaire exercé par des
« diacres » (du grec signifiant « serviteurs de
table ») qui organisaient et assuraient ce qu’on
appelait « le service quotidien » (c’est-a-dire
tout ce qui touchait aux soins devant étre
apportés aux nécessiteux dans le sein de
I'Eglise), et qui devaient pour cela avoir bonne
réputation et étre remplis de [I'Esprit
Saint/Saint-Esprit.

Une autre grande caractéristique des premiers chrétiens dans les Eglises primitives est qu’ils étaient
« charismatiques », c’est-a-dire qu’ils exercaient des « charismes » (des dons spirituels miraculeux
gu’on percevrait volontiers aujourd’hui comme « paranormaux ») par la puissance de I'Esprit
Saint/Saint-Esprit et au seul nom de Jésus-Christ. L'exercice de ces charismes était cadré, devait
nécessairement servir l'utilité commune dans toutes leurs communautés respectives, et s'opérer avec
« amour » (c’est-a-dire, selon un enseignement de l'apGtre Paul, avec patience, bonté, absence de
jalousie, humilité, absence d’orgueil, honnéteté, absence d’égoisme, douceur, absence de suspicion,
équité, vérité, pardon, foi et espérance). Le Nouveau Testament témoigne de leurs paroles
surnaturelles dites « prophétiques » (paroles de
consolation, d’avertissement, de prédiction, de sagesse
ou de connaissance), des guérisons miraculeuses qu’ils
opéraient, de divers autres signes miraculeux qui les
accompagnaient, des révélations qu’ils recevaient dans
des langues nouvelles et inconnues (ce qu’on a appelé
en théologie la « glossolalie » ou plus communément le
« parler en langues »), de l'interprétation miraculeuse
de ces révélations, etc.

38



Enfin, c’est probablement en I'an 101 que mourut Jean, fils de Zébédée (le dernier représentant encore
en vie du « collége des douze apbtres » et a qui on attribue traditionnellement aussi la fonction écrite
d’évangéliste et celle d’épistolier, la ou certains historiens pensent déceler I'existence de deux
personnes distinctes portant le nom de « Jean »). De nombreuses églises locales chrétiennes avaient
alors été fondées dans les provinces romaines et au-dela. Or depuis quelques décennies, malgré la
désapprobation apostolique (dont on trouve des traces dans « les épitres » du Nouveau Testament
voire au début du livre biblique de « 'Apocalypse »), certaines d’entre elles avaient déja adopté des
changements doctrinaux et philosophiques clairement considérés par les chrétiens s’appuyant sur les
Ecritures saintes/sacrées comme des « apostasies » (du grec signifiant « abandons/éloignements »
sous-entendu de la « saine doctrine »).

Le fait qu’il n’y avait pas encore de canon officiel des écrits du Nouveau Testament a cette époque,
permettait le doute concernant le contour des livres canoniques. De nombreuses communautés, dans
la liberté de leur indépendance structurelle au sein des Eglises primitives, n‘ont pas hésité a écrire leurs
propres livres de révélation spirituelle « chrétienne » suivant leurs aspirations spirituelles propres et
leur vision personnelle du Christ, déja discordantes avec la foi chrétienne authentique. Ces écrits, datés
entre le début du 2°™ siécle et le 5°™ siécle de notre ére, n’hésitaient pas a se placer sous l'autorité
d’apotres et autres personnages (vus par eux comme « illustres ») de I'entourage de Jésus-Christ pour
leur donner une autorité apostolique qu’ils n‘avaient pas. lls se présentaient comme des « évangiles »
supplémentaires que la foi chrétienne authentique (nicéenne) a fini par ne pas inclure dans le canon
officiel, étant clair qu’ils ne portaient pas le « Sceau de Dieu » et contredisaient souvent les écrits de
base réellement canoniques.

La Bible parle bien en termes négatifs des « Nicolaites », un mouvement de la
fin du 1°" siecle de notre ére dont on sait maintenant sur le plan historique
gu’ils se définissaient comme « chrétiens », mais consommaient de la viande
sacrifiée aux idoles et le sang des libations idolatres, se livraient a des actes
immoraux et se définissaient comme a la fois adorateurs de Dieu (vu comme
« le bien ») et du diable (vu comme « le mal ») dans un prétendu « équilibre
spirituel ». Les premiers chrétiens fideles a la « saine doctrine », tout en
luttant pour leur survie
contre les vagues de persécutions anti-
chrétiennes ordonnées par les autorités de
I'Empire romain, ont di se démarquer de
mouvements comme celui des Nicolaites, les
dénoncer, et prendre de la distance, ce qui fut
difficile tant ces mouvances s’étaient développées
dans certaines provinces et étaient percues
comme une forme normale de christianisme. Plus
i I’Evangile avancait et faisait des convertis dans
I Emplre et plus les anciens paganismes des nouveaux convertis tentaient de perdurer au travers de
pratiques et de pensées non bibliques qui cherchaient a se « christianiser » (c’est-a-dire prendre des
apparences et des contours chrétiens) par des interprétations discordantes de la foi chrétienne.
Lindépendance des églises locales était souvent mal employée pour permettre a ces dissonances de
s’installer, sans renier forcément les fondamentaux de la foi chrétienne, mais en amorcant des
contradictions et des désaccords qui n‘aidaient pas a maintenir I'unité doctrinale et la communion des
chrétiens au sein de I'Eglise universelle.

39



SECTION 3

LES EGLISES CHRETIENNES ETABLIES
JUSQU’AU 16°™e SIECLE

40



1. DES « EGLISES PRIMITIVES » A « EGLISE ROMAINE »

A. LA THEOLOGIE DE LA SUBSTITUTION : PORTE OUVERTE SUR LAPOSTASIE

A la fin du 1° siécle de notre ére, les Eglises primitives comptaient autant de membres Juifs que de
membres non-juifs. Les judéo-chrétiens de la « terre sainte » étaient globalement surnommés en
interne « Les Hébreux » (marquant le fait qu’ils comprenaient généralement I'hébreu et lisaient les
textes de IAncien Testament dans leurs langues originales sans besoin de traduction) par
différenciation culturelle avec les judéo-chrétiens de la Diaspora et les pagano-chrétiens qui étaient
globalement surnommeés « les Grecs » (marquant le fait qu’ils ne comprenaient pas ou peu I’hébreu et
I'araméen, se référant a la Septante, la seule traduction en grec de I’Ancien Testament qu’ils pouvaient
lire et comprendre). En ce tournant de siecle, I'expression « les Juifs » utilisée par les chrétiens était
souvent réservée pour parler soit des «Juifs non chrétiens» dans leur ensemble, soit et
particulierement de leurs autorités religieuses (le « Sanhédrin » jusqu’en I'an 70 de notre ére puis
I’Assemblée académique rabbinique). Cependant, & partir du 2°™ siécle de notre ére, I'équilibre
commencga a péricliter de facon démographiquement logique : la composante judéo-chrétienne
commenca a devenir rapidement et sérieusement minoritaire (par le grand ralentissement des
conversions juives au Christ d a un ralliement en masse au « judaisme rabbinique » promu par les
Pharisiens) par rapport a la composante pagano-chrétienne (étant chaque année grossie par l'arrivée
massive de nouveaux convertis non-juifs).

L'étude biblique et la réflexion théologique amena trés vite les premiers chrétiens a comprendre
« 'Eglise » comme une composante « spirituelle » du peuple d’Israél, composé autant de membres
ethniques de ce peuple (descendants d’Abraham, d’Isaac et de Jacob) que de non-juifs qui integrent
par la foi et spirituellement ce peuple au travers du Messie/Christ. « UIsraél selon I'Esprit » (I’Eglise) ne
venant pas remplacer en tant que tel « I'lsraél selon la chair » (les Juifs) dans son statut particulier
devant Dieu et les promesses divines édictées du temps de I’Ancienne Alliance, mais constituant plutot
sur le plan spirituel le peuple « choisi/élu » de Dieu dans le cadre de la Nouvelle Alliance.

Dés la fin de la « période apostolique » (c’est-a-dire la période ol I'Eglise se développait sous l'autorité
du college des douze apbtres), certains docteurs/maitres chrétiens étaient devenus des références
auprés des membres de I'Eglise, du fait notamment pour certains d’avoir connu personnellement des
membres du « collége » apostolique et/ou I'apotre Paul. Il s'agissait de Juifs et de non-juifs, exercant
parfois aussi le ministére pastoral (anciens/presbytres ou surveillants/épiscopes), et dont les écrits (dits
« patristiques » c’est-a-dire « issus des Péres ») étaient pris en compte par tous les chrétiens dans leur
réflexion spirituelle. On a appelé plus tard ces premiers grands théologiens chrétiens les « Péres de
I’Eglise » (sous-entendu les « Pionniers de la théologie de I'Eglise »), ce qui s’est ensuite étendu aux
grands théologiens « chrétiens » jusqu’au 6°™ siécle de notre ére.

Or, les tout premiers « Péres de I'Eglise » (qu’on nomme précisément les « Péres apostoliques »), se
basant notamment sur les « épitres de Paul » (et donc sur la Bible), considéraient tous que ce gu’ils
appelaient « I'lsraél selon la chair » (c’est-a-dire le peuple ethnique juif) demeurait envers et contre
toute apparence le « peuple de Dieu » en vertu de la Premiére ou Ancienne Alliance (abolie sur le plan
rituel/sacrificiel, mais opérationnelle et éternelle sur le plan spirituel/prophétique). Ceci est marquant
guand on considéere que démographiquement seule une minorité de Juifs étaient effectivement passés
a la foi chrétienne (lesdits « judéo-chrétiens » ou « Hébreux ») tandis que les
autres, héritiers de ceux qui n‘ont pas reconnu Jésus comme le Messie/Christ,
étaient désormais majoritairement devenus des «Juifs rabbiniques ».
Désormais sans systeme sacrificiel (le temple de Jérusalem ayant été détruit en
I'an 70 de notre ére) dans une approche traditionnelle pharisienne de la Torah

41



(dont ladite « Torah orale » et ses grands commentaires seront couchés par écrit a partir du 3®™ siécle
sous le titre de « Talmud » signifiant « Etude/Discipline »), cette population juive non chrétienne
constituait les prémices de ce que nous appelons aujourd’hui officiellement « le judaisme ». Pour les
« Peres apostoliques », suivant I'enseignement de I'apotre Paul sur le sujet, 'aveuglement partiel des
Juifs avait ouvert le « temps de la grace » pour les non-juifs, c’est-a-dire une période indéterminée ou
I’Evangile serait préché et l'Alliance étendue a toute personne devenue croyante parmi les non-juifs.
Mais quand cette période allait s’achever, a la fin des temps, les Juifs non-chrétiens se convertiraient
alors entierement au Christ et le peuple d’Israél (dans son ensemble ethnique) retrouverait une place
prophétique clé dans les événements finaux des temps, comme le rétablissement du « royaume
d’Israél » dont I'autorité couvrira le monde entier.

Cependant, le temps passant, de décennie en
décennie, I'évolution démographique fit des pagano-
chrétiens les membres les plus représentatifs des
Eglises primitives. De nouveaux dits « Péres de
I'Eglise » (tardifs) se levérent qui, & I'image d’une
grande partie des croyants non—juifs de I'époque,
nourrissaient un certain complexe vis-a-vis du peuple
juif, et notamment des judéo-chrétiens. Ils avaient la

‘ LU fausse impression de vivre leur vie spirituelle dans
Iombre d’Israél, comme des « piéces rapportees », et désiraient ardemment séparer définitivement
« christianisme » (foi en Jésus-Christ) et « judaisme » (foi dans la Torah exercée par une ethnie
particuliére). Pour ce faire, ils voulaient définir une nouvelle vision théologique ol le croyant non-juif
deviendrait essentiel voire exclusif dans le plan divin. Leurs écrits commencerent alors a critiquer et
fustiger le moindre usage juif en cours dans la vie quotidienne du chrétien. Ces textes « patristiques »
particuliers et plutot tardifs se multiplierent et amenérent chacun une pierre a cette nouvelle théologie
non biblique et « antijudaique » montante quon nomme aujourd’hui la «théologie de la
substitution ».

Suivant cette nouvelle vision théologique fabriquée, Dieu aurait décidé dés le 6°™ siécle avant notre
ere de rompre Son Alliance pourtant dite « éternelle » avec le peuple d’Israél (les Juifs) que ses péchés
auraient rendu indigne d’hériter en soi la « Nouvelle Alliance » a venir. L'exil a Babylone aprés la chute
du royaume de Juda devrait alors étre compris comme la signification prophétique définitive de ce
rejet. Cependant, comme Dieu devait tenir Ses promesses prophétiques concernant Son Fils, le
Messie/Christ, et I'oeuvre sacrificiel a la croix, Il aurait permis a un «reste d’Israél » de revenir
temporairement sur sa terre dans ce seul but. La naissance de « I'Eglise » aprés la mort, la résurrection
et 'Ascension du Christ se serait alors naturellement faite au coeur du peuple d’Israél (vu comme déja
« déchu ») pour des raisons pratiques et prophétiques, Dieu ayant mis a part les premiers « judéo-
chrétiens » comme une sorte de « groupe tampon » entre une période limitée israélite/juive de la
« Nouvelle Alliance » et une période universelle et éternelle chrétienne propre aux non-juifs. La
destruction du temple de Jérusalem en I'an 70 de notre ére et I'exil forcé des Juifs a partir du 2™ siécle
de notre ere (par I'action des Romains qui rebaptisérent le pays « Palestine »
en I’honneur du peuple paien envahisseur vaincu des « Philistins » qui leur
seraient apparentés dans ['Histoire) seraient des événements qui
démontreraient le rejet divin de «|I'lsraél selon la chair» (les Juifs)
désormais percu comme peuple « maudit », « spirituellement aveugle »,
« ennemi de I'Evangile », « agent du diable » et condamné a l'errance, la
souffrance et bien entendu « la perdition éternelle ». Lévénement biblique
de la foule a Jérusalem exigeant du Gouverneur (Préfet/Procurateur) Ponce
Pilate la crucifixion du Christ serait alors a comprendre comme un acte
délibéré de l'ensemble des «Juifs », déja maudits, contre leur propre Me55|e/Chr|st Qui est
I'incarnation de Dieu. De ce fait, les « Juifs » seraient les coupables absolus de cette mise a mort, et

42



seraient devenus ainsi des « déicides » (c’est-a-dire « assassins de Dieu »), ce qui marquerait le coté
irréversible de leur malédiction éternelle (encore que Dieu ferait grace a quelques-uns qui se
convertiraient au Christ et démontreraient leur bonne foi en abandonnant tout lien social, culturel et
religieux avec le judaisme). Ainsi, « 'Ancien Testament » ne serait plus que le témoignage écrit d’'une
réalité spirituelle passée que le chrétien (désormais définitivement non-juif) peut parfois utiliser pour
sa piété (comme les psaumes et les proverbes), mais qui ne servirait plus au fond que d’introduction
caduque au Nouveau Testament. Les « reproches » de Dieu a Israél devraient alors étre mis sur le
compte des Juifs contemporains et signeraient la charte de leur damnation éternelle. En paralléle, les
« promesses de bénédiction » de Dieu a Israél seraient transmises en héritage a la seule « Eglise » des
non-juifs, laquelle constituerait désormais non seulement un « Nouvel Israél » en vertu de la « Nouvelle
Alliance » (ce qui est une réalité biblique pour I'Eglise universelle), mais clairement le seul et unique
« Israél » authentique, ayant complétement « substitué » dans le plan de Dieu « I'lsraél selon la chair »
(vu désormais comme un « faux Israél »).

A partir de cette théologie antijudaique, la théologie
« chrétienne » se déracinant du contexte linguistique,
culturel et religieux juif perdit ses « clés d’interprétation » de
la foi chrétienne authentique. Elle ouvrit ainsi largement la
porte a toute interprétation libre qui ferait consensus,
notamment nourri de la vision paienne gréco-romaine du
fait religieux. Les apostasies possibles n’étaient peu a peu
plus identifiables comme telles et certaines furent intégrées,
ou influencerent les réunions synodales locales (appelées
historiquement des « conC|Ies locaux »). De nombreuses traditions et conceptions paiennes infiltrérent
progressivement la foi chrétienne en expansion dans I'Empire romain.

La « théologie de la substitution » fut aussi le point de départ de « I'antijudaisme
chrétien » (catholique/orthodoxe) qui perdura officiellement pour les catholiques ‘
romains jusqua leur Concile « Vatican Il » (20°™ siécle) et qui culmina
ponctuellement dans le Moyen-Age et la Renaissance par I'isolement, la déportation,
la persécution voire le massacre de Juifs « au nom du Christ ». C’est aussi cet
« antijudaisme » ancré dans la culture européenne qui vint faire naitre et nourrir
dans le monde occidental un véritable «racisme anti-juif » (on parle
« d’antisémitisme ») au cours du 19°™ siécle, et dont se nourrira entre autres le
dictateur allemand Adolf HITLER et son idéologie nazie ayant causé la « Shoah » (le génocide des Juifs
européens entre 1942 et 1945), souvent secondés par des « collaborateurs » tres « religieux ».

B. LA NAISSANCE, LE DEVELOPPEMENT ET LETABLISSEMENT DU
CATHOLICISME/ORTHODOXIE

Nous avons déja évoqué qu’avant méme la fin de la période apostolique, il existait de petits
mouvements minoritaires de dits « chrétiens » qui avaient commencé a évoluer doctrinalement au
contact de philosophies paiennes gréco-romaines, et tentaient de s'imposer a « I'Eglise » en
contradiction avec la « saine doctrine » développée dans le Nouveau Testament. Dans les épitres
mémes de I'ap6tre Paul, voire au début du livre de I'’Apocalypse, certains versets nous montrent que
ces mouvements (comme celui des Nicolaites) étaient tenus a I'écart et fustigés par l'autorité
apostolique comme délivrant un « faux enseignement » et de « fausses doctrines ».

L'un de ces mouvements, devenu notable dans I'Histoire, se définissant aussi comme « chrétien » et

qui possédait de nombreuses sous-branches, était appelé le « gnosticisme ». Les « Gnostiques » se
développérent entre le 2™ et le 3™ siécle de notre ére dans tout 'Empire romain en cours

43



d’évangélisation et  prétendirent  transmettre  un
enseignement ésotérique, pratiqué dans une expérience
initiatique, apportant par révélation progressive la
connaissance profonde des mystéres de ’humanité, du divin
et du monde, voyant I'dme humaine comme enfermée de
facon contre-nature dans des corps et dans un monde
matériel en eux-mémes mauvais par leur matérialité. Ils
prétendaient méme que le monde physique avait été créé par
un «démiurge» (une sorte d‘architecte spirituel)
correspondant au Dieu des Juifs, le SEIGNEUR, mais étant un
dieu inférieur, imparfait, voire mauvais... Et S'opposerait a lui,
selon eux, un Dieu créateur du monde spirituel, supérieur, parfait, plus éloigné, ayant tenté d’approcher
I'étre humain par Jésus-Christ, mais auquel seul une élite peut accéder apres la mort grace a cette
connaissance ésotérique... Nous sommes loin du message authentique de I'Evangile.

Un autre de ces mouvements, tout aussi notable et se définissant tout autant comme
« chrétien » était appelé quant a lui « I'arianisme ». Les « Ariens » fondaient leur foi
sur les enseignements d’un théologien « chrétien », nommé Arius (ou Arrius), qui
exercait comme ancien/presbytre (donc pasteur) a Alexandrie en Egypte. Il affirmait
que si Jésus-Christ est bien le « Fils de Dieu », Il le serait « par adoption », étant en
réalité une création spirituelle angélique de Dieu opérée a un moment donné du
cours du temps, S’incarnant ensuite sur Terre pour devenir le Messie/Christ d’Israél.
Jésus serait certes par Son incarnation de nature humaine mais conserverait une
nature spirituelle de type angélique, ne pouvant en aucun cas étre confondu avec
« Dieu ». Pour les Ariens, la seule Hypostase/Personne du « Pére » serait réellement Dieu, le SEIGNEUR.
Jésus-Christ ne serait que le plus puissant des anges créés, adopté comme « Fils de Dieu » avant Son
incarnation et devenu sur Terre le « Messie/Christ ». « LEsprit Saint/Saint-Esprit » ne serait alors
gu’une appellation poétique pour désigner Dieu (« le Pére ») dans Son action spirituelle et miraculeuse
parmi les hommes, et particulierement dans « I’Eglise ». Cette croyance, en opposition avec les
enseignements du Nouveau Testament sur le sujet, fut largement diffusée dans la partie orientale de
I'Empire romain et toucha méme les frontiéres de I'Empire, amenant certains peuples germaniques
dits « barbares » (Burgondes, Goths, Lombards, etc.) qui cherchaient a rejoindre I'Empire romain, a
adopter cette forme de « christianisme » en lieu et place de leur religion paienne, surtout que la place
« d’homme fort » (plutét que d’incarnation divine) de la version arienne de Jésus-Christ faisait un écho
a leurs cultures qui prénaient le ralliement a des chefs militaires « forts ».

UEgypte de la fin de lantiquité, oU vivait Arius, était d’ailleurs trés prolifigue en mouvances,
mouvements et nouveautés théologiques absorbés dans les Eglises primitives de ses contrées. Entre
les réflexions théologiques « chrétiennes » (tintées de philosophie paienne) des grandes villes, a
I'image d’Arius, et la volonté des « nouveaux convertis » d’intégrer des usages et conceptions paiennes
a leur nouvelle foi « chrétienne », naquit dés le 2°™ siécle de notre ére sur le sol égyptien, une
conception plutét divinisée de « Marie », la mere de Jésus-Christ, rapprochée de la déesse-mere
égyptienne « Isis », vénérée pour ses bienfaits maternels sur ses adorateurs, notamment concernant
la fertilité. Les idoles égyptiennes d’Isis la représentant comme « la Mére des croyants » tenant dans
ses bras ou sur ses genoux son fils le dieu « Horus », n’est pas sans rappeler 'essence des statues de la

= « Vierge Marie tenant I'Enfant Jésus » qui proliféreront plus tard
dans I'Europe dite « chrétienne ». Cette conception « mariale »
(c’est-a-dire « relative a Marie, la mére de Jésus-Christ ») aura un
succes fulgurant et se répandra trés vite dans I'Empire romain, en
associant au personnage des caractéres issus de figures divines
paiennes comme Junon/Déméter ou Artémis/Diane. En Egypte
également fut adapté au « christianisme » la pratique paienne de

44



« se retirer du monde », de s’engager a un « célibat consacré » et de s’enfermer en
communauté religieuse, régie selon des regles strictes, pour se concentrer sur sa
spiritualité et s’adonner a la priére. Ainsi naquit les premieres formes de
« monasteres chrétiens » dont les membres sont appelés des « moines » (du grec
signifiant « solitaires/esseulés/retirés »).

Dés donc que la « théologie de la substitution » commenca a se répandre, elle ouvrit ainsi la porte
doctrinale officielle des Eglises primitives au développement de ces mouvements et a la naissance
d’autres mouvements similaires qui se répandirent rapidement dans de tres nombreuses églises locales
chrétiennes. Elles furent soutenues par toute une masse toujours croissante de « nouveaux convertis »
qui cherchaient a importer dans « I'Eglise » des conceptions et des usages qui leur était propres. En
effet, les rites et les traditions du paganisme (égyptien, gréco-romain, celtique, germanique...) étaient
trés ancrés dans les cultures des contrées évangélisées. Les convertis avaient du mal a rompre avec les
conceptions philosophiques et religieuses traditionnelles de leur culture d’origine. Dans ce contexte,
de nombreux « Péres de I'Eglise » tardifs (piliers de la « théologie de la substitution »), forgérent alors,
pour faciliter la conversion des paiens, de nouvelles doctrines, d’essence paienne mais
« christianisées » (c’est-a-dire de forme « chrétienne » ou bénéficiant d’une justification théologique
« chrétienne » plutét malhonnéte), ce qui brisa peu a peu l'unité de foi des Eglises primitives dans
lesquelles perdurérent presque jusqu’au bout quelques courants fideles au christianisme originel et
authentique du Nouveau Testament interprété dans son contexte juif.

Pour remédier a ces divisions, les « évéques » (terme bati sur le mot grec « épiskopos » désignant
jusque-la les pasteurs appelés « surveillants/superviseurs/épiscopes ») se réunirent de plus en plus
largement en « conciles » locales voire provinciales. Cependant plus concernés par 'unité de foi a tout
prix que par sa conformité a la « saine doctrine » du Nouveau Testament, ils proclamerent ¢a et la
comme justes et divinement révélées beaucoup de ces doctrines palennes christianisées repandues et
enracinées dans I'Empire. Ainsi naquit peu a peu le culte des
anciens martyrs chrétiens a qui I'on accordait le titre exclusif de
« Saints », ce qui s’étendit vite au culte de « la Vierge Marie »
(percue comme « Mére de Dieu »), des apodtres, des anges, etc.
Sans jamais leur accorder une
claire nature divine (qui serait une
négation fondamentale de la foi
chrétienne), leur nouvelle position
spirituelle leur accordait quand
méme (par priére d’intercession nécessairement efficace) une puissance
spirituelle d’essence divine rappelant celle des membres du panthéon
d’idoles gréco-romains. Le « culte » leur étant de plus en plus rendu
(appelé « hyperdulie » pour la « Vierge
Marie » et « dulie » pour les autres « Saints »),
devant étre percu comme passant par eux
pour atteindre Dieu. Parallelement se
développait I'usage populaire d’'images dites « pieuses » (statues, icones,
etc.) pour les besoins a la limite idolatre d’un culte « chrétien » de plus en
plus liturgique (c’est-a-dire « codifié en liturgie » ou « fixé par des régles
et des protocoles religieux »). De concert, se dégageait peu a peu une
définition plus mystique du « Repas du Seigneur », surtout appelé
« Eucharistie » (du grec signifiant « Action de Grace »), sous forme de
« transsubstantiation » (c’est-a-dire la croyance en la présence réelle du
corps et du sang du Christ comme substance méme des espéces
alimentaires utilisées, leur conférent une nature physique divine et leur
octroyant la possibilité de faire I'objet d’un culte direct).

45



C’est la généralisation progressive de ces doctrines paiennes christianisées et de bien d’autres dans les
Eglises primitives, au cours des 2°™ et 3™ siécles de notre ére, qui marqua les débuts de ce
mouvement confessionnel « chrétien » qu’on désignerait historiquement aujourd’hui comme étant le
« catholicisme/orthodoxie ». Cette hégémonie s'accompagna d’un changement de conception des
ministeres. Entre I'image des prétres juifs dans la Bible et 'usage des prétres paiens a I'entour, on
commenga a faire une distinction spirituelle entre les simples fideles sans ministére notable (ceux qu’on
appellerait aujourd’hui des « laics ») et les ministres du culte dont le corps fonctionnel fut désormais
désigné par le terme « clergé » (du grec signifiant « sort particulier » ou « séparation »).

Certains ministeres disparurent purement et
simplement en tant que tels (ap6tres, prophetes)
tandis que d’autres furent considérés comme des
fonctions hors clergé (évangélistes, docteurs/
maitres). Hors des taches humanitaires, les
diacres furent définis comme des assistants du
culte. Enfin, les tenants de la fonction pastorale
recurent le titre officiel de « prétres ». Attention,
étymologiquement parlant, le mot frangais
provient bien du grec « presbutéros » (signifiant
« ancien » et francisé aussi en « presbytre ») qui
désignait chez les tout premiers chrétiens et dans
la Bible les pasteurs/bergers (ou responsables d’assemblée communautaire) qui présidaient aux églises
locales de maison. Mais quand ce terme passa dans le latin ecclésiastique, son sens glissa pour couvrir
la définition d’un autre mot grec : « hiéréus » (signifiant « officiant sacrificateur » et désignant les
tenants d’un sacerdoce sacrificiel, intermédiaire entre le divin et I’humain, tant dans le judaisme
antique que dans les diverses religions paiennes). Ainsi, dans la théologie catholique/orthodoxe
émergeante, les « prétres » (d’abord au sens biblique d’anciens/presbytres, c’est-a-dire de « pasteurs »
d’église locale de maison), devenaient aussi et surtout les tenants d’un sacerdoce sacrificiel particulier,
les médiateurs spirituels entre Dieu et les fideles (le sens actuel du mot « prétre » dans toutes nos
langues modernes). Et cette qualification de « prétre » (tenant d’un sacerdoce particulier) fut étendu
a tous les pasteurs d’églises locales (de maison ou de communauté citadine).

De fagon d’abord nuancée, on distingua parmi les « prétres chrétiens » ceux
gu’on appelaient des « évéques » (terme francisé sur le grec « épiskopos »
signifiant a la base « surveillants/superviseurs/épiscopes ») comme étant
des sortes de « prétres en chef » sur plusieurs églises locales dans I'étendue
d’un territoire donné (les considérant désormais comme les successeurs
spirituels des douze ap6tres au nom d’une chaine réputée ininterrompue
d’ordinations), et les simples « prétres », les uns officiant a la téte d’églises
locales (ceux qu’on appellerait aujourd’hui des « curés », des « recteurs » ou
des « popes » a la téte de « paroisses »), les autres a la téte de communautés
de « moines », célibataires consacrés et retirés du monde (ceux qu’on
appellerait aujourd’hui des « abbés »).

A laube du 4°™ siécle de notre ére, ce qu’on appelait alors naturellement le « christianisme » se
confondait a présent exclusivement avec le « catholicisme/orthodoxie » naissant et était devenu la
religion d’une majorité absolue des habitants de I'Empire romain, voire méme l'unique religion
pratiquée dans la plupart des grandes métropoles et citées. La persécution anti-chrétienne par les
autorités paiennes, qui faisait rage depuis la fin du 1°" siécle de notre ére, s’était d’elle-méme amoindrie
et raréfiée au fur et a mesure de la « catholicisation/orthodoxisation » (c’est-a-dire la transformation
en « catholicisme/orthodoxie ») de la foi des Eglises primitives en croissance fulgurante. Ladite

46



persécution ne concernait plus que des actes isolés dans le fond des campagnes ou subsistait une
tranche de population paienne plutét hostile. Le terme « paien » était d’ailleurs de plus en plus utilisé
pour désigner les habitants des campagnes, au point de dériver pour donner notre mot « paysan »,
sans aucune connotation religieuse par la suite. Aussi, c’est presque pour le principe qu’en I'an 313 de
notre ére ces mémes autorités impériales promulguérent « 'Edit de Milan » qui mit officiellement fin
a la persécution des « chrétiens » (désormais tous d’une fagon différente/nuancée ou d’une autre
« catholiques/orthodoxes »).

C. UOFFICIALISATION ROMAINE DU CHRISTIANISME : ETABLISSEMENT
DE « UEGLISE ROMAINE »

Lempereur romain Constantin 1" (272-337) avait un grand souci d’unité sociale et
religieuse. Il fut certes sensibilisé a la foi « chrétienne » (catholique/orthodoxe)
par sa mere Hélene (247-330), mais la progression fulgurante du « christianisme »
dans son Empire et la place prépondérante voire monopolisée de cette nouvelle
« religion » dans les grandes villes lui firent pressentir qu’il s’agissait la de
I'instrument idéal pour un nouveau socle d’unification romaine par la religion.
Avant un combat décisif, a la téte de son armée, le récit de ‘-w-—
la foi catholique/orthodoxe nous rapporte qu’il aurait eu
une vision dans le ciel, celle d’un symbole chrétien
(catholiqgue/orthodoxe) en vogue a I|époque: le
« chrisme » (mélant ensemble les deux lettres grecques équivalant a « Kh » et
« r» pour « Khristos » signifiant « Christ »). Il fit apposer ce symbole sur les
boucliers de ses soldats, comme un talisman, et aurait déclaré qu’il se
convertirait au « christianisme » si Jésus-Christ, le Dieu de sa mére, lui accordait
la victoire. Sorti victorieux, il fut alors réputé « converti au Christ » et, dés les
années 320, il amorca le processus d’officialisation du « christianisme »
(catholicisme/orthodoxie) dans I’'Empire romain.

En réalité, les éléments historiques en notre possession aujourd’hui démontrent que Constantin
continuait en privé de célébrer les divinités romaines, selon I'ancienne religion officielle héritée de son
pére, et ce n'est que sur son lit de mort qu’il consentit réellement a recevoir un « baptéme chrétien »
devant l'insistance du clergé qui I'entourait. Et encore, il le recu des mains d’Eusébe de Nicomédie, un
évéque « arien » (donc niant la « trinité » divine), dont la forme dissidente du « christianisme » qu’il
professait sera officiellement définie comme « hérétique » sous le regne de I'empereur suivant. Il
semble surtout que Constantin continuait d’exercer la foi dans les dieux du panthéon gréco-romain, et
gu’il s'accommodait d’'un dieu étranger supplémentaire (le Dieu des chrétiens) pour des raisons
impériales pratiques, n‘ayant accepté le baptéme que comme une protection spirituelle
supplémentaire face a la mort dans le cas ou le christianisme serait bel et bien la vérité spirituelle...

En I'an 325 de notre ere, Constantin fit donc convoquer a Nicée un
concile dit « cecuménique » (c’est-a-dire réunissant tous les
évéques de 'Empire romain) pour en finir définitivement avec les
derniéres divisions doctrinales des chrétiens (catholiques/
orthodoxes) et définir une fois pour toutes les « dogmes » du
christianisme (catholicisme/orthodoxie), c’est-a-dire les doctrines
devant étre obligatoirement adoptées sous peine d'étre
« excommunié » (c’est-a-dire « exclu de la communion fraternelle
chrétienne », ou plus clairement exclu officiellement de « I'Eglise »
et voir son ame condamné a perdre Son salut éternel), voire d’étre condamné a mort. En |'an 381 de
notre ére, I'un de ses successeurs, I'empereur Théodose I°" le grand (347-395), continua dans le méme

47



sens et convoqua a Constantinople un autre concile dit « cecuménique » pour en affiner les clauses.

Ces deux grands conciles amenérent deux axes d’évolution de « I’Eglise » un peu contradictoires. Dans
un premier temps, les « dogmes » définis furent réellement conformes a la « saine doctrine » du
Nouveau Testament, dont le canon qui faisait déja depuis longtemps consensus fut officiellement
adopté a ce moment-la. Comme reflet de ces « dogmes » bibliquement conformes, un texte
symbolique de profession de foi (c’est-a-dire édictant de facon résumée la foi fondamentale du
christianisme) fut adopté a Nicée en reprenant un texte déja en circulation dans les Eglises primitives
depuis le 2°m siécle (et qui sera juste légérement remanié plus tard au 8¢ el E
siecle). Surnommé en latin le « CREDO » (ce qui signifie littéralement « Je crois »), | # i
il nous est parvenu sous le titre officiel de « Symbole des Ap6tres ». Un second
texte symbolique de profession de foi fut adopté en parallele a Constantinople
en précisant certains aspects du « Symbole des Apbtres » et nous est parvenu
sous le titre officiel de « Symbole de Nicée-Constantinople ». Les deux textes,
clairement conformes a la « saine doctrine » biblique, marquerent la différence
fondamentale entre ceux qui les adoptaient en conformité avec les Saintes
Ecritures et ceux appartenant a des mouvements dissidents et apostats comme

les gnostiques et les ariens. Par la suite, toute « Eglise » (au sens de systéme ecclésial) chrétienne ou
tout mouvement chrétien qui adoptera sans réserve les clauses de ces professions de foi verront leurs
membres officiellement identifiés & d’authentiques « chrétiens », leur Eglise ou mouvement pouvant
alors étre qualifié(-e) de « nicéen(-e) » (c’est-a-dire « conformes aux « Symboles » édictés a Nicée et a
Constantinople).

Mais dans un second temps, les mémes conciles travaillerent a I'ambition
des empereurs romains Constantin |I*" et Théodose |*" d’établir un systéme
ecclésial chrétien (catholique/orthodoxe) sous leur banniére, « I'Eglise »
se présentant comme sous la protection de I'Empereur romain qui exerce
de fait, sous sa bénédiction et sa reconnaissance spirituelle, 'autorité
temporelle (c’est-a-dire politique et militaire) légitime aux yeux de Dieu
et des chrétiens (catholiques/orthodoxes). Le systeme clérical déja en
place fut donc retravaillé en ce sens, reconnu officiellement et établi
définitivement en calquant de pres I'administration impériale romaine a
laquelle il fut de toute facon imbriqué. Les territoires ministériels des
« évéques » furent alors harmonisés aux différentes zones préfectorales
de I'Empire appelés alors des « diocéses ». On assista ainsi a une sorte de
« rupture dans la continuité ». Le nouveau systéme ecclésial qui naquit de
ces conciles sous l'autorité impériale (ou « Eglise chrétienne » au sens
d’institutionalisée) fut proclamé par Théodose I1*" en I'an 392 de notre ére
« religion officielle et impériale » de I'Empire romain. C’était une Eglise
(systéme ecclésial) clairement « romaine » (catholique/orthodoxe).

Si la nouvelle institution rompait de facon radicale avec lI'agencement primitif (déja bien modifié a
I'époque par rapport au modele biblique), elle faisait suite logique a l'escalade de transformations
théologiques et philosophiques, lesquels étaient en germe dans certaines Eglises primitives depuis le
1°" siécle et en forte croissance depuis le 2°™ siécle. On a vu que c’est de facon progressive que ce
qu’on peut désigner comme étant le « catholicisme/orthodoxie » a supplanté dans les Eglises primitives
le christianisme biblique originel. Bien entendu, les actuelles autorités catholiques romaines et
orthodoxes n‘adhérent pas entierement a cette analyse historique objectivement établie (y compris
pourtant par beaucoup d’historiens eux-mémes catholiques romains ou orthodoxes). En effet, par
exemple, l'actuelle Eglise dite « catholique romaine », héritiére directe de cette Eglise romaine
catholique/orthodoxe d’époque, se considere toujours aujourd’hui, et en soi, comme instituée par
Jésus-Christ Lui-méme, s’estimant étre la continuité légitime de ladite « Eglise primitive » et se voyant

48



comme le systeme ecclésial (vu donc comme unique) fondé par les douze ap6tres du Christ eux-mémes.
Quoi gu’il en soit, dés cette époque, I'institution chrétienne (catholique/orthodoxe) utilisa le terme
théologique latin « CATHOLICA » (c’est-a-dire « universelle ») pour se qualifier elle-méme. Il faut des lors
comprendre le terme « universelle », non avec le sens théologique originel, mais au sens nouveau de
« seule véritable » ou « seule authentique », par opposition a toute autre organisation qui pourrait se
dirait « chrétienne » et qui serait alors « hérétique » (d’un terme grec signifiant « particuliére », au sens
de « falsifiée »). Il s’agissait néanmoins toujours d’une qualification et non d’une dénomination. La
méme Eglise parlait toujours au quotidien de « christianisme » (pour désigner sa religion) et de
« chrétien » (pour désigner I'un de ses membres). C’est bien plus tard que I’héritiere directe de cette
Eglise, qui continuait a se désigner comme seule véritable « Eglise chrétienne », étant en opposition a
d’autres dénominations chrétiennes émergeantes sur le continent européen, a fait rejaillir le terme
« catholique » pour devenir le nom et I'adjectif spécifique a elle-méme. Sa foi « chrétienne » officielle
étant alors désignée comme étant le « catholicisme (romain) ».

2. UEGLISE CATHOLIQUE/ORTHODOXE ET LA « CHRETIENTE »

A. LES INSTITUTIONS DE BASE DE L'EGLISE CATHOLIQUE/ORTHODOXE

Lorsque Théodose I* proclama en 392 le christianisme (catholicisme/orthodoxie) religion officielle de
I’Empire romain, il fit de fait interdire le paganisme sous toutes ses formes dans cet Empire, ne tolérant
difficilement qu’une seule autre religion sur son sol, considérée comme adorant le méme Dieu : le
« judaisme » sous sa forme « rabbinique » (désormais clairement honnis des « chrétiens » au nom de
la « théologie de la substitution »). Les « curés/recteurs/popes » (a la téte de paroisses) et les « abbés »
(a la téte de monastéeres) étaient hiérarchiquement soumis a des « évéques » (eux-mémes désormais
a la téte de « diocéses ». A cette hiérarchie spirituelle de base, au fil des siécles suivants, il fut ajouté
au clergé des ministéres hiérarchiques dits « honorifiques » (des archidiacres, des archiprétres, des
archevéques et plus récemment pour la partie occidentale des cardinaux).

En 451, au concile dit « cecuménique » de
Chalcédoine, I'Empire fut subdivisé en cing
zones cléricales appelées des « patriarcats », a
la téte desquelles se trouvaient des
« patriarches » (d’'un terme grec signifiant
« chefs paternels »), c’est-a-dire en pratique
les évéques des cing villes métropolitaines
impériales : Rome, Constantinople (ex-Byzance),
Antioche, Jérusalem et Alexandrie (d’Egypte).
L’Eglise (catholique/orthodoxe) devint ainsi ce
guon appela une «pentarchie». Ces
patriarches formant lautorité spirituelle
S BORDERS OF THE établie de I'Eglise chrétienne (catholique/
HIERGSOLYEA ROMAN EMEIRE (631G orthodoxe) étaient complétement soumis a
I'autorité temporelle de I'empereur, a qui était aussi reconnu une certaine autorité spirituelle puisqu’il
est vu depuis Constantin comme « le représentant impérial du Christ sur Terre » et celui seul qui avait
a I'époque l'autorité de convoquer et présider a un concile dit « cecuménique ». Les cing patriarches
furent religieusement légitimés dans leurs nouvelles fonctions par des récits semi-légendaires qui
faisaient d’eux les successeurs de cing des « douze apdtres » vus comme « principaux » (eux-mémes
considérés traditionnellement comme les premiers évéques de ces villes). Il semble surtout que les
empereurs romains ne désiraient pas I'établissement d’un ministere épiscopal centralisé autour d’une
« autorité religieuse centrale » pour éviter une opposition éventuelle a leur autorité. Lempereur devait
rester I'autorité temporelle commune.

T ATEC ALEXANDRIA
PATRIARCHATES
OF THE PENTARCHY

ROMA

PO
CONSTANTINOPOLIS
KONXTANTINYTIOAIX

49



Parmi ces patriarches, celui de Rome était déja fort d’étre a la téte de la capitale historique de I'Empire,
d’étendre son autorité sur la zone patriarcale la plus étendue géographiquement et d’étre celui que la
tradition chrétienne proclamait « successeur de Saint Pierre » dans la fonction d’évéque de Rome. Or,
le christianisme (catholicisme/orthodoxie) percevait déja I'apotre Pierre, par son rdle de « chef
d’équipe » du college des douze apdtres, comme le « chef spirituel et hiérarchique » des onze autres
apodtres sur un plan « clérical » (relatif au « clergé » et donc a des ministéres sacerdotaux particuliers).
Voila pourquoi le patriarche de Rome commenca a briller symboliquement (surtout aux yeux des fideles
de son patriarcat propre) d’une sorte « d’éminence apostolique supréme » qui ne le quittera plus.

Enfin en 506, aprés la disparition de I'Empire romain it
d’occident, comme pour sceller définitivement cette Sae

Bretons  Saxons Thuringe
Evéché laissé vacant

longue transformation théologique et ecclésiale, se tint R o

(> * i Evéché ol le souvenir de

la lutte anti-arienne du

dans la ville wisigothe d’Agde (aujourd’hui au sud de la Manche e IVe siecle est présent
France) un concile local (dont la portée va devenir en T L Repacs ;

pratique oecgménif:]l..le) qui vint ent.re autres officialiser ; l‘ By : lmmmmmmm
dans la foi chrétienne (catholiqgue/orthodoxe) la i R VD g A A

« théologie de la substitution » développée au long des N J

siecles précédents. Parmi les divers points abordés, le b PTMLL?ET““ Bugndes 74

monde a retenu celui qui, selon les termes officiels du ~ Aetiae ; o 182G Royaume
concile, visait 8 « empécher les Juifs de contaminer les e ol [ o
chrétiens ». Et pour cela, leur « rejet par Dieu » et leur o

« condamnation pour déicide » furent alors proclamés.

Il fut préconisé de les enfermer dans des « ghettos » — e — —

(nom donné a des villages exclusivement réservés aux | B - — e depmince eccisasiaue

Juifs et interdits aux «bons chrétiens »). Il fut - Fewemeemmopmmse

également interdit de recevoir de leurs mains de la nourriture (car certainement empoisonnée), de les
fréquenter et méme de les saluer. Leur présence ne devait étre tolérée dans I’'Empire, et plus tard dans
les royaumes européens dits « chrétiens », que pour démontrer, dans leur dite « déchéance naturelle »

et leur dite « errance sans patrie », la supposée « malédiction divine » qui repose a jamais sur eux.

Hispanie wisigothique Méditerranée

B. LE « GRAND SCHISME » : LA NAISSANCE ET LE DEVELOPPEMENT DES
« CHRETIENS D’ORIENT »

En 395, 'Empire romain fut politiquement partagé entre les deux fils de
Théodose I°" se disputant le tréne : Honorius (395-423) et Arcadius (377-
408). L'Empire romain occidental (avec Ravenne pour capitale politique)
correspondait religieusement au patriarcat de Rome, tandis que I'Empire
romain oriental (avec Constantinople — Ex Byzance — pour capitale
politique) regroupait religieusement les quatre autres patriarcats.

Au 5™ siécle, un patriarche de Constantinople, 'évéque Nestorius (428-451), émit
I'enseignement selon lequel Jésus-Christ ne serait qu’un étre humain (nature
physique humaine) a I'intérieur duquel serait venu loger I'Esprit du « Verbe/Parole
de Dieu » (une nature spirituelle divine) comme dans un temple. Sa doctrine non
conforme aux enseignements bibliques (et nicéens), le « nestorianisme », fut
officiellement condamnée par I'Eglise chrétienne (catholique/orthodoxe) au concile
d’Ephése (tenu en 431). En Assyrie (s’étendant a la jonction actuelle de I'lIrak, I'lran
et la Turquie), des églises locales gagnées par le nestorianisme déciderent de se
séparer du systeme ecclésial dit alors « nicéen» (a I'époque exclusivement
catholique/ orthodoxe) et se constituérent en un nouveau systéme ecclésial,

50



d’essence nestorienne : « I'Eglise assyrienne d’Orient » dont le patriarcat est aujourd’hui situé en Irak.
Cette Eglise schismatique fut longtemps considérée comme hérétique par les chrétiens
catholiques/orthodoxes.

Au concile dit « cecuménique » de Chalcédoine (tenu en 451), 'ensemble des patriarcats de I'Eglise
chrétienne (catholique/orthodoxe) condamna le « monophysisme » (une doctrine marginale non
biblique qui pour lutter contre le nestorianisme prétendait discerner une nature nouvelle dans le
Christ, issue d’'une fusion entre la divinité et I'humanité). Certains petits diocéses orientaux qui
professaient cette doctrine prirent alors leurs distances avec les cinq patriarches officiels et créerent
de petits systemes ecclésiaux séparés (a I'époque percus bien entendu comme hérétiques) qui furent
désignés comme des « Eglises préchalcédoniennes » ou « non chalcédoniennes ».

Du coté de I'Eglise chrétienne (catholique/orthodoxe) elle-méme, cette date marqua le début d’une
sorte de distinction cultuelle entre les patriarcats d’Orient (suivant un « rite byzantin » ou « grec ») et
celui d’Occident (suivant un « rite romain » ou « latin »). Officiellement, la « Pentarchie chrétienne »
resta unie jusqu’en 1054 ol survinrent ce qui paraissaient alors aux yeux de tous de lourds désaccords
doctrinaux. Le patriarche de Rome cherchait a imposer sa primauté a ses pairs, au nom de sa prétention
a étre successeur de I'apOtre Pierre qui serait a ses yeux le « primat » (I‘autorité spirituelle centrale) de
« 'Eglise » désigné comme tel par Jésus-Christ Lui-mé&me, selon une interprétation hors contexte d’une
parole du Christ. Il fit rajouter un mot dans le Symbole de Nicée-Constantinople sans méme consulter
les autres patriarches sur le sujet. Méme si ces derniers étaient d’accord sur le fond du terme a ajouter,
conforme d’ailleurs a Ienselgnement biblique, cette démarche jugée dictatoriale fut suivie d’'un « grand

) schisme » (avec des excommunications mutuelles entre
patriarches) d’'ou naquirent de nouveaux systémes ecclésiaux
qui correspondaient alors aux patriarcats d’Orient : les Eglises
dites aujourd’hui « orthodoxes » (d’'un terme grec signifiant
« droites/réglées/conformes ») auxquelles se joignirent plus
tard les Eglises assyrienne et préchalcédoniennes (désignées
depuis comme formant les Eglises « orthodoxes orientales »).
'Eglise correspondant au patriarcat d’Occident se désigna
seule comme « catholique » (c’est-a-dire « universelle » au
sens de «seule vraie et athentique ») et dite aussi
« apostolique romaine » puisqu’il s’agissait du patriarcat de
Rome, dont le premier évéque était percu comme le « chef des
apOtres », patriarcat qui pratiquait le rite «romain »
d’expression latine.

Orthodox Christianity 2
Roman ("am()hn%my@',a
Other religions &

Certaines d’entre ces nouvelles petites Eglises orientales (comptées un temps comme orthodoxes) se
sont laissées gagnées a partir de la Renaissance par l'enseignement « catholique romain » qui
présentait « I'Eglise catholique et apostolique romaine » comme I'Eglise originelle instituée par Jésus-
Christ Lui-méme. Ces Eglises se soumirent alors a I'autorité patriarcale de Rome qui percevait leur
nouvelle allégeance comme une sorte de « retour vers l'unité catholique ». En contrepartie Rome
permit a ces Eglises de conserver chez elles leurs rites et usages cléricaux particuliers (parfois en
opposition avec les motifs qu’elle avancait pour justifier certains rites et usages cléricaux romains).
Aujourd’hui, ces Eglises catholiques autonomes sont appelées « Eglises catholiques orientales » ou

« Eglises uniates ».

Par usage, les orthodoxes, orthodoxes orientaux et catholiques orientaux/uniates sont de nos jours
désignés sous le terme générique de « chrétiens d’Orient », par opposition aux catholiques romains et
aux protestants (arrivés bien plus tard) qui seraient alors vus comme des « chrétiens d’Occident ». En
réalité, ces expressions ne rendent pas compte du brassage de population moderne qui fait
qu’actuellement chacune de ces Eglises est représentée aussi bien en Orient qu’en Occident.

51



C. LE MOYEN-AGE OCCIDENTAL : « PAPAUTE » ET « CHRETIENTE »

L'Empire romain occidental, déja bien déclinant, finit par | 2 7753 YA
s'effondrer au cours du 5°™ siécle sous la pression de ce et e &
gu'on a appelé par abus de langage les «invasions Atantique ‘5‘"%‘?’
barbares ». Des peuples germaniques et asiatiques
désignés par les Romains comme étant des « barbares »
(d’un mot latin signifiant « étrangers » sous-entendu a
I'Empire) s’étaient peu a peu massés aux frontiéres
romaines. Profitant de I'affaiblissement militaire de Rome,
certaines peuplades barbares proposaient leurs services

de protection (en intégrant I'armée romaine) contre une B Anglo-Saxons (I Suéves o
.. . . ’ . Royaumes [0 Fran(? [ Odoacre E{l'lplm romain
admission officielle dans I'Empire. De plus en plus babares [ Syaorius [ Ostrogoths dOrient
R . L. [ Burgondes [ Vandales
contraints a accepter ce genre de compromissions, les E Wisigoths

Romains laissérent progressivement s’installer ces peuplades dans leurs provinces. Le choc des
cultures, les ambitions politiques « barbares » et la force militaire de ces peuplades guerrieres qui
possédaient et conservaient leurs propres systemes royaux eurent finalement raison de I'Empire
romain occidental qui cessa assez rapidement d’exister au profit de nouveaux royaumes formés et
dirigés par les « barbares », lesquels imposérent leur autorité royale et militaire sur les peuples de I'ex-
empire.

Du 5™ qu 7°™e siécles, le christianisme (catholicisme/orthodoxie) dut
alors se confronter a la concurrence religieuse, d’'une part des
paganismes « barbares » (religions polythéistes germaniques et
asiatiques) ou a la foi hérétique arienne, cette forme de
« christianisme » antitrinitaire que certains peuples germaniques
avaient adopté au contact de missionnaires disciples d’Arius. Mais avec
/ la fusion des populations nouvelles et des autochtones ceIthues , recs
et romains, le christianisme (catholicisme/orthodoxie) trouva le moyen de [immrimsass
garder l'avantage démographique. C’est principalement la conversion de Clovis,
roi de l'un de ces peuples « barbares » appelé les « Francs » anciennement
pratiquant d’'une religion paienne germanique, qui aida le christianisme
(catholicisme/orthodoxie) a s'imposer peu a peu comme religion officielle et
unique partout dans la nouvelle Europe. Ce nouveau royaume, la « Francie »,
s’étendit d’abord sur I'essentiel des territoires qu’'on nommait les « Gaules »
auparavant avant de s’étendre largement en Europe centrale. Puis arriva la
division de ce qui fut appele un temps « 'Empire franc » en trois « royaumes de Francie ». Si la
; « Francie orientale » devint peu a peu ce qu’on a appelé la
« Germanie » (future « Allemagne), la « Francie occidentale »
(qui devint peu a peu la « France » proprement dite sur
I'essentiel des anciens territoires gallo-romains) fut percue par
I’Eglise comme I'héritiére principale de I'ancien Empire franc.
Dans l'usage catholique, ce royaume était toujours désigné par
le nom latin « GALLIA » (littéralement «la Gaule »).
conversion de Clovis comme premier «roi » (sous-entendu
barbare) chrétien, et la considération de la « Francie
occidentale » comme héritiére directe des Francs, ont amené
les autorités catholiques romaines a désigner volontiers plus
tard la France comme étant « la fille ainée de I’Eglise ».

. Francie occidentale

Le christianisme (catholicisme/orthodoxie) devint dans les régions européennes le socle de la culture
et |la garantie des dynasties royales et impériales. ensemble des Etats catholiques/orthodoxes d’Europe

52



se donna vite le nom de « Chrétienté » qui désignait a proprement parler le territoire global ou le
christianisme (catholicisme/orthodoxie) était religion officielle et seule a avoir droit de cité, ce qui a
partir de 1054 couvrit naturellement autant les Etats orthodoxes que les Etats catholiques romains
(parlant alors de « Chrétienté orientale » et de « Chrétienté occidentale ») sans prendre compte bien
shr de la population juive minoritaire généralement cantonnée dans des ghettos. Lexpression rendait
alors compte du fait que le christianisme (catholicisme/orthodoxie) y était autant « temporel »
(politique et militaire) que « spirituel » (religieux), car I'étymologie du mot fait volontairement la
confusion entre la religion, la population et le territoire. En anglais, le méme mot rend encore mieux
compte de cette réalité : « Christendom » (domination chrétienne/royaumes chrétiens). Dés le 16°m¢
siecle, la présence admise a contrecceur des confessions chrétiennes dites « protestantes », en rupture
avec le catholicisme romain, a progressivement fait disparaitre cette expression (ou en l'utilisant par abus
de langage comme synonyme de « christianisme »), puisque a I'époque les catholiques romains ne
considéraient pas les protestants comme de véritables « chrétiens », méme s’ils professaient les
dogmes fondamentaux dits « nicéens », car ils étaient issus d’une « réforme » rejetée par l'autorité de
I'Eglise catholique romaine, vivaient dans les royaumes « chrétiens » d’occident (qu’elle considérait
comme sa propriété légitime) et étaient sujet a une répression catholique romaine forte. Les autorités
catholiques percevaient alors les Eglises protestantes naissantes comme de dangereuses « sectes
hérétiques ».

Suite a la déposition du dernier des empereurs romains, I'évéque et « patriarche » de Rome s’octroya
deux titres exclusifs. Le premier, « souverain pontife », était un ancien titre impérial paien qui signifiait
« batisseur de pont ». Ainsi désigné, 'empereur paien d’avant Constantin I*", était autrefois considéré
comme le « Vicaire » (c’est-a-dire « représentant avec les pleins pouvoirs ») des dieux sur la terre,
construisant en sa personne un pont entre les dieux et les hommes. Constantin et ses successeurs le
conserverent pour se positionner comme « Vicaire » du Christ dans I’'Empire romain, jusqu’a ce qu’il
soit abandonné par I'empereur Gratien (375-383) qui le jugeait non compatible avec la foi chrétienne.
Le premier évéque de Rome qui s’en empara fut Gélase I (mort en 496). En
s‘octroyant ce titre, le patriarche de Rome signifiait ainsi aux fidéles de son
patriarcat qu’il était a voir comme le « Vicaire » du Christ sur Terre, construisant
en sa personne un « pont » entre Dieu et les hommes. Le second titre, « pape »,
vient d’une racine gréco-latine qui fait référence au « pere ». Il faut savoir que dés
_ que le clergé catholique/orthodoxe s’est mis en place, tous les prétres devaient
, o2 Btre appelés « (mon) Pére » par les fidéles (usage qui demeure
de nos jours). Tous les évéques et les patriarches étaient alors appelés
communément des « papes » par les fideles, et ce pour maintenir 'usage du terme
« pere » et le différencier de I'appellation donnée aux simples prétres. En 1075, le
premier évéque de Rome (ou déja depuis longtemps « Souverain Pontife ») a
s’‘octroyer de facon exclusive I'appellation « pape » (du moins dans son patriarcat)
fut Grégoire VII (1020-1085). En en faisant son titre absolu, le patriarche de Rome
se désignait alors comme le « Pére » par excellence de tous les chrétiens « fideles ».
D’ailleurs par extension, on lui donna aussi le titre direct de « (Tres) Saint Pere ».

Baviére Jryume| Dans la redéfinition politique qui suivit lesdites « invasions
j 989 harbares », et sous la protection militaire de 'Empire franc
= gagné au christianisme (catholicisme/orthodoxie), le pape
Croates devint également le souverain d’un royaume s’étendant en

Italie centrale (avec Rome pour capitale), appelé différemment

ombardie

. selon les époques « les Etats de I'Eglise », «les Etats du
B/ pape », « les Marches pontificales » ou encore « les Etats
hé ope
Ty . e pontificaux ». Pour comprendre la forme actuelle de cette

réalité passée, il faut savoir que dans le cadre de 'unification
politique du royaume d’ltalie, ce royaume pontifical fut

53



démantelé par les troupes italiennes en 1870 qui considéraient qu’il -
s’agissait proprement de territoires italiens. La « cité du Vatican » [ wesne
(situé sur I'une des sept collines de la ville de Rome) demeura laseule ™
possession mobiliere du pape qui devint de ce fait un sujet des
nouveaux rois d’ltalie. En 1929, aprés les « accords de Latran »

Les Etats pontificaux
en 1849

P :
Floronce s

SRAMD DUGHE

conclus entre la papauté et le dictateur fasciste pronazi Benito s AN
MussoLINI (dit le « Duce » c’est-a-dire le « Guide/Leader »), cette cité . ~ PONTIFICAUX,
acquit une indépendance politique (mais pas économique) et fut alors 3 '
surnommée « le Saint-Siége » (un ancien nom donné a la Rome it UL
=) catholique/orthodoxe des . Hfpeiied
S premiers siecles apres les e

a
Gadte

Conciles de Nicée et de

Cal b _ : Constantinople). «Le Vatican», telle qu'on [Iappelle
\Q i 2 couramment depuis lors, dont le pape est le roi (avec le titre
; : toujours officiel de « Souverain Pontife ») est aujourd’hui un
« Micro-Etat observateur » (non-membre) siégeant a
I'Organisation des Nations Unies (ONU). Cependant, a la fin
/g du Moyen-Age, au 16°™ siécle, le pape régnait encore
: D pleinement sur ses « Etats de I'Eglise/ pontificaux »

= b = T s’étendant sur toute I'ltalie centrale.

Aprés la chute de I'Empire romain occidental, la primauté du pape sur son patriarcat, et ses prétentions
de primautés sur 'ensemble de I’Eglise chrétienne (catholique/orthodoxe) resta longtemps symbolique
ou relative dans ce qui était devenu entre-temps de son cdté « I'Eglise catholique romaine ». Au
Moyen-age, méme les regles de succession n’étaient pas toujours claires (d’ou entre autres la
cohabitation de « papes d’Avignon » et de « papes de Rome » entre 1309
et 1376). Mais le pape conquit progressivement I'unanimité de cette
primauté (au point d’ailleurs de provoquer en chemin le « grand schisme »
avec les orthodoxes). Il arriva a ses fins dans son patriarcat (s'étendant alors
sur la Chrétienté lui étant fidele mais aussi sur les conquétes et colonies
de celle-ci) par des jeux dalliances politiques et des définitions de concile,
mais aussi par des méthodes peu reluisantes. D’abord les Croisades
contre les musulmans (appelés « mahométans » a I'époque) pour libérer
ce qu’on appelait la « terre sainte de Palestine », c’est-a-dire le pays
d’Israél conquis et dominé par les Arabes puis plus tard les Turcs (ou
Ottomans), comme mouvement militaire multinational (entre 1096 et
1291) censé favoriser
I'unité religieuse sous sa
banniere. Et ensuite les : =
procés de « I'Inquisition » (tribunal ecclésiastique)
des 1231 pour repérer et condamner a mort les
personnes et mouvements vus comme hérétiques. Le
pape et son systeme clérical fit ainsi étouffer dans le
sang les voix pré-réformatrices qui pouvaient s’élever
contre son autorité et les abus de son Eglise : Pierre
VAUDES (1140-1217), John WycLIFFE (1330-1384), Jan
Hus (1370-1415), etc. Au 16°™ siécle, l'autorité
pontificale s’assurait sans partage sur la Chrétienté catholique romaine, a la fois temporelle (au travers
des monarchies qui tiraient de sa bénédiction leur légitimité auprés des peuples) et spirituelle (au
travers d'une infaillibilité du pape en matiere de foi, certes non officielle jusque-la mais déja admise
par I'enseignement informelle du clergé catholique romain) ...

54



Cest dans le cadre de cette Europe
catholique romaine, de cette « Chrétienté »
occidentale spirituellement soumise a la
« Papauté » qui régnait temporellement

ROYAUME DE
NORVEGE

ROYAUME DE
SUEDE

ROYAUME DE
DANEMARK,
RUSSIE

(soit politiquement et militairement) en AOYALNE DE
Italie centrale, qu’a l'aube du 16°™ siécle Golar iy

survint une nouvelle voix réformatrice :

celle d’'un moine augustin allemand i

nommeé Martin LUTHER (1483-1546). Elle fut
entre autres fortement relayée par celle

Mer Noire

RoyaumE U

ROYAUME D'ESPAGNE

d’un juriste frangcais nommé Jean CALVIN EVPIRECTTONAN
(1509-1564) mais aussi par bien d’autres
« Réformateurs » (entre le 16°™ et le 20°™®
siecle). Ces voix, malgré lopposition
véhémente et sanglante des papes et de
leur clergé, ne purent étre étouffées par les autorités catholiques romaines. Ainsi naquirent les Eglises
« protestantes » qui brisérent I'allégeance unanime a la « Papauté » qu’elles percoivent, Bible en main,
comme illégitime et usurpée. Jusqu’a nos jours, ces confessions chrétiennes dite « protestantes » (de
l'aile dite « historique » ou de celle dite « évangélique ») s’emploient dans des expressions diverses
(confessions, Eglises, mouvements, mouvances, etc.) a rechercher dans la Bible et a restaurer au mieux
le christianisme originel professé par les toutes premiéres Eglises primitives de la période apostolique.

Mer Méditerranée

L'EUROPE au XVle siecle

@ Capitales religieuses.

On terminera cette section en rappelant une réalité politique d’époque qui n‘a pas d’équivalent
aujourd’hui. Mais elle a permis le lancement du protestantisme et son assise malgré les persécutions
et les rejets, chose alors impossible a lancer auparavant.

Qu’est-ce vraiment que le « Saint-Empire Romain Germanique » ? Historiquement, elle a été plutot
considérée comme un « premier Empire allemand » (un premier « Reich » selon le vocable allemand).
C’est vrai dans un sens : I'essentiel de ses territoires étaient « allemands » (une majorité de territoires
membres de langues et de cultures germaniques tout en englobant I'essentiel du territoire désigné
comme « allemand » depuis la fin du 19®™ siécle jusqu’a nos jours). Ceci justifie le terme
« Germanique » (au sens d’allemand comme c’est toujours employé en anglais par exemple) dans son
nom officiel. Pour autant ce n’est pas une réalité absolue dans les faits, car elle rassemblait aussi des
territoires « germaniques » non « allemands » (comme ce qui allait devenir les « Pays-Bas » ou les
cantons germanophones de « Suisse », ou une partie des territoires aujourd’hui francais autour de
régions comme I’Alsace et la Lorraine ou encore ce qui allait devenir par la suite « I'Autriche »). Elle
rassemblait enfin des territoires non germanophones et de culture latine (comme les cantons
francophone et italophones de « Suisse » ou encore des régions italophones du Nord de I'ltalie). Et sa
direction était assumée a I'époque (16°™ siécle) par une famille impériale qui possédait des territoires
membres « germaniques » (allemands), mais qui était d’origine clairement espagnole (les
« Habsbourg »). Lempereur « germanique » lui-méme était aussi « roi d’Espagne » (« Castille » et
« Aragon » réunis) ce qui liait profondément I'Espagne a cet Empire majoritairement « germanique »
(allemand). Pour continuer, le terme « Romain » dans son nom officiel renvoyait a sa vocation
premiere : « rassembler peu a peu dans le systeme impérial tous les territoires européens pour
reformer a moyen et long terme ce qui fut I'Empire romain du début de notre ere ». Enfin le terme
« Saint » accolé fortement au terme « Empire », renvoyait a un socle religieux unique et officiel qui
n’était autre que le catholicisme romain, et donc en étroite collaboration et par allégeance religieuse a
la papauté (siégeant a Rome et dirigeant politiquement les « Etats de I'Eglise »).

Dans les faits, on avait affaire a une structure politique supranationale, composée de centaines

d’entités (principautés, duchés, villes libres, évéchés autonomes, etc.) qui se sont liées entre elles par
des « droits », des « serments » et des « institutions » communes. Et pour « présider » a cet ensemble

55



se voulant cohérent, chaque « princes / ducs / maires /... » (dirigeants d’entités membres) élisaient
entre eux un « Empereur » qui servait surtout d’arbitre, de garant, de dernier recours influent... Mais
son pouvoir n’était pas trés étendu, encore moins direct. Au 16°™ siécle, si 'lEmpereur « germanique »
appelé « Charles Quint » (Habsbourg) était vu comme « puissant » et « craint », ce n’était pas vraiment
en qualité d’Empereur germanique, mais plutdt en qualité de « roi d’Espagne » olu son autorité était
directe et influente, et ol son pouvoir était sans partage et respecté. Dans ledit « Saint-Empire Romain
Germanique », son pouvoir était plutét réduit, symbolique, dépendant d’'une majorité absolue de
princes qui le soutiennent... Mais il demeurait a I'époque une indépendance claire de chaque dirigeant
d’entité membre sur son territoire direct. Ainsi, les membres du Saint-Empire ne disait jamais « je suis
allemand », pas méme « je suis germanique », c’est un anachronisme. Chacun se définissait plutot
localement comme « Saxon », « Bavarois », « Souabe », « Autrichien », « Bohémien », « Slovaque »,
« Morave », « Alsacien », « Milanais », « Helvétique » (Suisse), etc... Nous dirons « Germanique » dans
ce dossier (en référence a un terme utilisé dans l'appellation officielle), pour éviter le terme
« Allemand » trop orienté dans une relecture postérieure de I’Histoire, méme si les débuts fondateurs
du protestantisme s’inscrivent dans des « principautés » membres du « Saint-Empire Romain
Germanique » clairement « germanophones » et de cultures « allemandes », dont les territoires sont
aujourd’hui clairement « allemands ».

Ce qui est surtout essentiel a retenir pour nous ici, c’est que le systeme si autonomiste dans cet Empire,
les rivalités politiques claires des dirigeants de ces entités membres, les décisions impériales
grandiloquentes mais limitées en pratique (donc lentes a étre débattues et appliquées) ont permis de
sauvegarder le protestantisme naissant, de l'aider a s'imposer a 'Empereur malgré lui, et laisser le
temps a cette nouvelle branche du christianisme nicéen de s’étendre pour devenir peu a peu
majoritairement pratiqué dans cet Empire, tout en rayonnant dans de grands ou petits territoires
européens alentours. La disposition géopolitique des choses a donc permis le lancement !

56



SECTION 4

LA REFORME DU 16°™e SIECLE
LE PROTESTANTISME

57



1. UACTE INITIAL DE LA REFORME : 31 OCTOBRE 1517

A. UN MOINE NOMME MARTIN LUTHER

Le protestantisme est donc une branche du christianisme « nicéen » venue au monde en Europe par la
volonté d’un acte de « Réforme » (on parlait aussi de « Réformation » en ancien francais). Il ne faut pas
se méprendre en prenant ce mot avec le sens qui est aujourd’hui couramment le sien, a savoir celui de
« changement » avec I'idée de « nouveauté ». A I'époque, le terme renvoyait bien au fait d’opérer un
« changement », mais sans l'idée de « nouveauté », plutot avec celle d’'un « retour a la premiére

‘ forme » (« re + former »), ce qui pouvait étre per¢u a tort comme
de la « nouveauté » lorsque cette premiére forme était perdue
depuis de nombreux siecles. L'Europe entrait dans une phase
culturelle, artistique et technologique quon a appelé Ia
« Renaissance », et qui cherchait dans ces domaines essentiels a
retrouver certains fondamentaux ¥ W oo
gréco-romains de I’Antiquité percus
comme supérieurs et con5|deres comme perdus au cours d’'un « Moyen-
Age » qu’on percevra de plus en plus comme « obscurantiste ». Sur le
plan philosophique, « ’humanisme » (courant de pensée qui place I'étre
humain, sa dignité, sa liberté et sa capacité de raisonner au centre des
préoccupations philosophiques, culturelles et morales) commencait a se
généraliser. Ainsi, dans la vieille Europe catholique romaine de la fin du Moyen age et du début de la
Renaissance, des personnes ont désiré et mis en oceuvre une voie de transformation du
« christianisme » officiel de I'époque qui prévalait sur leurs pays européens occidentaux et centraux (a
savoir le catholicisme romain). Le but était que les doctrines, les rites, et I'exercice de |a foi des chrétiens
reviennent a la « forme » qui était la leur dans les toutes premiéres Eglises primitives, telle que décrite
dans le Nouveau Testament, et en conformité avec I'enseignement des Apotres et donc avec la « saine
doctrine » biblique. Cette démarche visait aussi a redonner a 'ame humaine son importance centrale
dans I'évangélisation et I'exercice de la vie ecclésiale. Il s’agissait donc de « re-former » ou « former de
nouveau » le christianisme originel qui avait été, selon la lecture bibligue de ces personnes,
« déformé » en plus de 15 siécles d’Histoire.

Au 16°™ siécle, le premier grand Réformateur était un bourgeois germanique d’origine paysanne (fils
d’un mineur du Harz dans la région de Mansfeld), né a Eisleben (en Saxe), qui devint moine de « I'Ordre
de Saint Augustin » (d’Hippone). Dans son enfance, sous l'influence paternelle, ce jeune catholique
romain se destinait au métier de Juriste (trés prometteur dans le systeme impérial autonomiste
ambiant plus « juridique » que « bureaucrate »). C’était un jeune garcon entier et authentique qui eut
une adolescence assez tumultueuse au sein du « Saint-Empire Romain Germanique ». Il sortit en 1505
de I'Université (catholique) d’Erfurt avec en poche un diplome de bachelier et une maitrise de Droit.
Mais ce jeune homme qui lisait beaucoup d’ceuvres philosophiques abandonna aussitét la voie tracée
par son pere car il s’intéressait beaucoup plus a la théologie qu’au Droit.

C’est alors qu’il connut une certaine conversion religieuse un
jour ou il était aux abords d’une forét, pris dans un violent
orage. Apeuré par un éclair ayant frappé a proximité de lui, il
promit en priere d’'une maniere toute catholique a « Sainte
Anne » (personnage légendaire considéré par les catholiques
et les orthodoxes comme la grand-mere maternelle de Jésus-
Christ) de rentrer dans «les Ordres » (c'est-a-dire « les
fonctions ecclésiastiques ») si Dieu I'’épargnait. Et comme
c’était un jeune homme de parole, Martin LUTHER (1483-

58



1546) devint au grand désespoir de son pére un moine « augustin» (ou
« augustinien »), adoptant un mode de vie ascétique fait de mortifications, de
jelnes réguliers et de longues veillées de priere. Il fut ordonné prétre en 1507
a I'age de 24 ans. En 1510, il fit un voyage a Rome pour les affaires de son
« Ordre » dont il revint légérement troublé par la vie luxueuse et compromise
du haut clergé de la ville, ainsi que par I'utilisation de la foi a des fins plutot
lucratives... Mais sa formation de moine I'avait conditionné a prendre du recul
sur son jugement et a considérer qu’il pouvait ne pas avoir la compréhension
globale de ce qui était exercé ou vécu dans les hauteurs de I'Eglise instituée.
Ainsi, ce trouble n’eut pour conséquence aucune prise de conscience
significative et fut assez vite dépassé par le moine. Reconnu pour ses
connaissances et sa vivacité d’esprit, LUTHER devint professeur de théologie au Couvent des Augustins
d’Erfurt avant d’obtenir en 1512 un poste a l'université (catholique) de Wittemberg (ou Wittenberg).
En 1514, ce brillant enseignant recu méme le titre ecclésiastique de « prédicateur de I'Eglise ».

Sensible et trés attentif a la compréhension du Salut de
I'ame, LUTHER se spécialisa dans I'étude et 'enseignement
des Saintes Ecritures. Il avait pris I'habitude de lire la Bible
(dans les vieilles versions/traductions latines et grecques),
sans relache, dans une attitude de priére pressante et
suppliante. Un soir d’hiver (1512 ou 1513), il éprouva une
illumination a la lecture d’un verset biblique de I'épitre de
I'apbtre Paul aux Romains: « Car nous estimons que
I’lhomme est justifié par la foi, sans les ceuvres de la Loi ».
Cette illumination se renforca a la lecture d’un verset
biblique de I'épitre de I'apotre Paul aux Ephésiens : « Cest par la grdce, en effet, que vous étes sauvés,
au moyen de la foi. Cela ne vient pas de vous, c’est le don de Dieu. » Il prit alors peu a peu conscience
que la Bible s'opposait aux doctrines catholiques et orthodoxes qui enseignaient le Salut comme la
récompense ou la rétribution d’'ceuvres « sacramentelles » (baptéme, eucharistie, confirmation,
confession auriculaire, etc.) et d’autres pratiques considérées par I'Eglise catholique romaine et les
Eglises orthodoxes comme de « bonnes ceuvres » méritoires (jelines, mortifications, aumones,
pelerinages, etc.).

Perdu entre loyauté hiérarchique et angoissante remise en question de I'enseignement recu, il fallut
quelques années a LUTHER pour acquérir la conviction que le Salut est une « grace » (c’est-a-dire un
don, une faveur gratuite de Dieu que nul ne pourrait mériter) et qu’il ne s’'obtenait qu’au seul moyen
de la foi en Jésus-Christ, d’ou découlent ensuite nécessairement de bonnes ceuvres démonstratives.
On donnera plus tard a ces doctrines les noms en latin de « SOLA GRATIA » (grdce seule) et « SOLA FIDE »
(foi seule). C’est ainsi que le moine rejeta toutes les doctrines catholiques enseignant a « gagner son
Ciel », comme par exemple celle du « Purgatoire » (lieu de souffrance
moindre que I'Enfer qui accueillerait les ames sauvées mais marquées du
poids du péché dont elles doivent se « purger » en vue d’étre un jour
admises au Ciel), doctrine qu’il ne retrouve nulle part en I'état dans la Bible,
les quelques verbes généralement traduits par « purger/purifier » et
souvent mis en avant par des théologiens pour justifier cette doctrine ne
révélant jamais I'existence d’un tel lieu une fois leurs versets bien replacés
dans leurs contextes littéraires. LUTHER demeurait cependant troublé par
I'existence de tels enseignements et conceptions dans I'Eglise catholique
romaine, et il priait pour comprendre comment vivre le Salut véritable, telle
que décrite dans le Nouveau Testament, sans s‘opposer pour autant a une
institution gu’il voyait toujours a cette heure, en bon moine catholique
romain, comme divine en elle-méme.

59



B. LES « 95 THESES » DE MARTIN LUTHER

C’est alors qu’en 1517, le moine « dominicain » (c’est-a-dire affilié a
« I'ordre de Saint Dominique ») Johannes TETZEL (1460-1519) arriva a
proximité de Wittemberg en tant qu’émissaire pontifical. Pour récolter les
. fonds nécessaires a 'achevement de la basilique « Saint-Pierre de Rome »
§ et rembourser la dette contractée par le prince Albert de BRANDEBOURG
(1490-1545) qui avait acheté a la curie romaine le poste d’archevéque de
Mayence, le pape Léon X (1475-1521) avait lancé une
J vaste campagne commerciale. Ses émissaires a travers
I’Europe, TETZEL en téte grace a ses talents oratoires et
commerciaux, vendaient pour cela des « lettres
d’indulgences » (des documents pontificaux accordant
une réduction ou une annulation du temps de
Purgatoire en faveur de l'acheteur ou de l'un de ses
proches défunts), une pratique catholique a cette époque déja vieille de plusieurs
siécles qui prenait ici une tournure lucrative sacrilege aux yeux de LUTHER, quand
on sait qu’une lettre d’indulgence coUtait a un humble paysan I'équivalent de trois jours de subsistance
et que TETZEL promettait facilement le paradis par ce biais commercial aux pires des pécheurs non
repentants.

™ Profondément indigné, LUTHER voulut manifester son opposition le
= 31 octobre suivant alors que les catholiques locaux étaient invités a
' payer une lettre d’indulgence comme droit d’entrée pour une
exposition de « reliques » (c’est-a-dire de restes de corps ou d’objets
ayant appartenu a des « Saints » reconnus comme tels par I'Eglise
' catholique) au chateau de Wittemberg. Il placarda sur les grandes
| portes en bronze de I'église dite « de la Toussaint » (liée au chateau)
un texte reproduisant « 95 theses contre la vertu des indulgences »,
ce qui était d’usage a I’époque lorsqu’un universitaire désirait
partager un point de vue et le soumettre a ses collégues pour en
débattre. Un immense scandale s’en suivit par les soins de moines
dominicains qui firent remonter un exemplaire jusqu’a Rome par
I'intermédiaire de I'archevéque Johannes ALBRECHT VON
BRANDEBOURG-ANSBACH (1499-1550). Désormais, ce que LUTHER
voulait étre un débat théologique d’universitaires pouvant déboucher sur des prises de consciences
constructives devenait une affaire de scandale publique.

Lannée suivante, Léon X envoya un éminent docteur catholique romain, le
cardinal Thomas DE VIO, dit « Cajetan » (1469-1534), pour tenter de « raisonner »
LUTHER et d’obtenir ses rétractations officielles. Ce fut en vain, car le moine ne
désirait plus désormais qu’une prise de conscience générale du fossé entre les
doctrines catholiques et I'enseignement biblique. Loin de vouloir rompre avec
I'institution, LUTHER désirait vainement comme bien d’autres avant lui qu’elle se
« réforme » en profondeur pour redonner aux Saintes Ecritures leur place
originelle et légitime. En effet, sur la base de versets bibliques de la deuxieme
épitre de I'apobtre Paul a Timothée, il estimait désormais que la Bible ne peut étre
qgue la seule véritable autorité doctrinale d’un christianisme authentique, au-
dessus méme du pape. Cette doctrine a laquelle on donnera plus tard le nom latin de « SOLA SCRIPTVRA »
(Ecriture seule), le poéte et critique francais Nicolas BOILEAU, dit « Boileau-Despréaux » (1636-1711),
I'illustra plus tard par cette phrase devenue célébre : « Tout protestant fut pape, une bible a la main. »

60



Malgré lui, LUTHER vit son opposition prendre le chemin d’'une douloureuse rupture. Dans I'année
1519, le théologien Johannes MAYER VON ECK (1486-1543) s’'opposa ouvertement a ses théses en
citant les Conciles passés. Ceci amena le Réformateur a affirmer encore plus la doctrine du soLA
SCRIPTVRA (Ecriture seule) en déclarant que les Conciles n’étaient pas infaillibles. Or cela revenait a

R ™ déclarer que le pape méme ne |'était pas. En 1520, Léon X ordonna aux
§ fideles catholiques romains de briler les livres de LUTHER et adressa a
I'intéressé un courrier exigeant ses rétractations sous peine
d’excommunication : la « bulle » pontificale intitulée « CONTRA ERRORES
MARTINI LUTHERI ET SEQUACIVM » (c’est-a-dire « Contre les erreurs de Martin
Luther et ses disciples »), et étiquetée « EXSURGE DOMINE » (c’est-a-dire
« Purifie, Seigneur »). Irrité, LUTHER la brala sur la place publique de
Wittemberg en présence de ses amis universitaires et des étudiants.
Lexcommunication annoncée, s'étendant aux partisans du Réformateur,
tomba le 3 janvier 1521, signifiée par une autre « bulle » pontificale
intitulée « DECET ROMANVM PONTIFICEM » (c’est-a-dire « Il sied au Pontife
romain »).

Par un effet boule de neige, LUTHER fut convoqué le 18 avril suivant a la « diete » (c’est-a-dire le
« conseil impérial ») de Worms (en Rhénanie-Palatinat), au cours de laquelle 'Empereur germanique
lui-méme, le jeune Charles Quint (1500-1558), lui
demanda ses rétractations en ultime recours. LUTHER
lui répondit ces phrases passées a la postérité : « Votre
Majesté sérénissime et Vos Seigneuries m'ont demandé
une réponse simple. La voici sans détour et sans artifice.
A moins qu'on ne me convainque de mon erreur par des
attestations de I'Ecriture ou par des raisons évidentes —
car je ne crois ni au pape ni aux conciles seuls puisqu'il
est évident qu'ils se sont souvent trompés et contredits
— je suis lié par les textes de I'Ecriture que j'ai cités, et
ma conscience est captive de la Parole de Dieu ; je ne peux ni ne veux me rétracter en rien, car il n'est
ni sar, ni honnéte d'agir contre sa propre conscience. Me voici donc en ce jour. Je ne puis faire autrement.
Que Dieu me soit en aide. » En conséquence, LUTHER fut mis au « ban » du Saint-Empire Romain

%¢ Germanique (c’'est-a-dire privé de sa reconnaissance juridique par 'Empire). Sa
vie, a présent exclue des protections légales impériales du pays, était désormais
menacée de toute part. Protégé par une garde rapproché munie d’un « sauf-
conduit » (un document officiel assurant par serment a un convoqué qu’il ne sera
ni arrété, ni violenté ni tué jusqu’a ce qu’il rentre chez lui), LUTHER put sortir
indemne de la diete. Sur le chemin du retour, sa garde (corrompue) I'abandonna
a son sort en forét, mais il fut enlevé la par les hommes de confiance de Frédéric
Il le Sage (1463-1525), prince-électeur de Saxe, qui était un sympathisant de sa
cause, et il fut caché entre autres dans le chateau de la Wartburg oU, pour éviter
la censure immédiate, il se mit a écrire sous le pseudonyme littéraire de
« Chevalier/Monsieur Georges ».

Rompant ses voeux monastiques qu’il finit par juger antibibliques,
LUTHER rencontra en 1524 une ancienne religieuse désormais
engagée a ses cotés dans la « Réforme/Réformation » naissante,
Catherine DE BORA, qu’il épousa I'année suivante et qui lui donnera
six enfants. Dans la période qui suivit, le Réformateur aidé de
quelques partisans spécialistes des langues bibliques anciennes
traduisit au mieux la Bible en allemand, a partir des textes originaux

61



&

hébreux, araméens et grecs les mieux établis a I'époque, afin |}

o & T g
, . . , . f
d’en donner la lecture directe et sans annotation theologique | ““"'s;m*.:mi: @ pomms e
. . . ’ . . lenm
au peuple de son pays, ce qui fut imprimé en 1534 ainsi que de snne it b bl
{ . L] 1
nombreux enseignements théologiques. La Bible de LUTHER || - @ 1?%“"35‘:’
. . . g . s e o k- o Duo hu-
avait aussi en germe une prise de position claire du Réformateur S o el
dont bénéficiera tous les protestants ultérieurs. Dans le ey ol % 3 :‘;,‘,:‘:ﬂ&:ﬁ:‘:ﬁ
processus de traduction, il se heurta aux limites rendues floues L e wm&mﬂm&ﬂ

par les autorités catholiques/protestantes du canon de I’Ancien
Testament. Il se rangea sciemment du c6té de certains « Péres
de I'Eglise » du 4°™ siécle (particulierement « Jérdme de
Stridon », traducteur de la Bible officielle latine appelée la
« Vulgate »), s'alignant eux-mémes sur la conception des tous
premiers « Péres de I'Eglise » du 1° siecle appelés les « Péres
apostoliques », en reconnaissant canonique uniquement les
livres reconnus comme tels par I'assemblée rabbinique de / i st

Yavné/lamnia. Il fixa ainsi un canon officiel de IAncien | . QL ol |
Testament contenant 39 livres (donc le contenu exact du ' ' Q| '
« Tanakh » ou « Bible juive ») qui devint officiel et inchangé
depuis dans le monde protestant. Cette décision qui fit bien sr polemlque chez les cathollques romains
relanga la vivacité du débat qui durait depuis des siécles, et amena au Concile suivant I'admission
express d’autres livres issus de la Septante dans un canon désormais officiel de I'Eglise catholique

romaine...

Gagnées par ses écrits, de nombreuses paroisses catholiques
allemandes rompirent avec Rome pour se joindre a ce qu’on appelait
déja la « Réforme/Réformation ». En 1529, a la diéte de Spire, Charles
Quint nommé « défenseur de la foi (catholique) » tenta de ramener
l'unité religieuse autour du pape en Allemagne mais se heurta a la
« protestation » (acte juridique collectif de désobéissance respectueuse
témoignant d’une prise de position contraire au pouvoir impérial) de six
princes-électeurs et les représentants de quatorze villes principales,
devenus « luthériens » (c’est-a-dire « partageant lafoide LUTHER ») Ces
derniers lui avaient § ] :
respectueusement e 2 .
présenté le cou, ' : (I ale Wy
préférant se le faire
couper par le
souverain plutét que d’abjurer leur foi ou la
compromettre par la procession catholique a
laquelle Charles Quint exigeait leur participation.
Ce furent ceux que leurs homologues dits
« loyalistes » (c’est-a-dire « demeurant loyaux
envers le pape») avaient péjorativement
surnommés les « princes protestants ». Le terme fut conservé par les concernés car dans son
étymologie il provient du terme latin « PRO TESTARI » (c’est-a-dire « témoin en faveur de... »), et il est
vrai qu’ils se considéraient comme des « témoins de Jésus-Christ », des « témoins des Saintes
Ecritures » et des « témoins d’une réforme religieuse visant au retour a la foi chrétienne authentique ».
Le terme « protestant » fut par la suite appliqué a tout chrétien dont la foi et 'appartenance ecclésiale
sont enracinées dans la « Réforme/Réformation » initiée par LUTHER (quoi que diversifiée par d’autres
Réformateurs par la suite) et qu’on connait surtout aujourd’hui sous la désignation de « Réforme
protestante ».

62



C. LUTHER : UN HOMME IMPARFAIT DE SON EPOQUE

LUTHER, comme tous les autres Réformateurs apres lui, n’était ni
un dieu ni un homme parfait. Il restait un sujet de son temps et
charriait dans ses écrits ou ses propos des erreurs qui étaient
celles des connaissances et de la culture de son époque. Il est
admiré de tous les protestants actuels pour son ceuvre de
« Réforme » et critiqué respectueusement par les mémes
protestants pour certaines prises de position, certaines décisions
ou encore certains écrits. Par exemple, son rapport au peuple juif
fait toujours et encore débat dans I'Histoire. En rupture avec
I'antijudaisme catholique qui déclarait les Juifs « déicides »,
LUTHER leur tendit dans un premier temps une main chaleureuse
qui montrait son désaccord avec la pensée catholique, surtout
gu’il jugeait important de recadrer au moins I'Ancien Testament
dans sa culture juive originelle. Cependant, au début de la
Réforme, il jugeait naivement que les Juifs de son temps n’étaient
pas devenus chrétiens parce qu’ils n‘avaient jamais pu étre en
contact avec une présentation pure et authentique de I’Evangile
ou ils reconnaitraient tout de suite en Jésus leur
« Messie/Christ ». Avec les années, il se heurta néanmoins aux théologiens juifs rabbiniques qui
s‘opposaient a Jésus comme « Messie d’Israél », faisant aussi preuve d’une certaine mauvaise foi (en
réalité plutot courante a I'époque dans l'apologétique de toute religion y compris le christianisme
catholique). Cette opposition théologique qui jouait beaucoup sur les mots irritait profondément le
Réformateur au caractere plutot franc et transparent. En conversant avec les rabbins, il avait
I'impression de parler aux mauvais « pharisiens » qui s'opposaient au Christ dans les évangiles.

Avec I'age, LUTHER devint aux yeux de certains
de plus en plus acariatre, atteint de la maladie
de la gravelle et de longues périodes
dépressives (dues au décés de sa fille
Madeleine qu’il chérissait et aux querelles
stupides entre certains princes protestants
voulant le prendre a parti). C’est dans cet état
non raisonné qu'’il écrivit ses pamphlets les plus
séveres dont I'un qui condamnait étrangement
et tres durement «les
: Juifs », avec un titre trés
denvidjeen (| dur: « Des Juifs et de leurs

E‘ixm’u, mensonges ». En réalité, a
i I'image de I'évangile selon
Jean, et de certains autres
passages du Nouveau Testament, il désignait par le vocable « les Juifs » les autorités
théologiques du judaisme rabbinique et non le peuple juif lui-méme. Et par
o « mensonge », il entendait la rhétorique plutdt apologétique des rabbins (et donc
de « mauvaise f0| » selon |UI face a la « vérité » des Ecritures Saintes). Les protestants savent
‘état de vieillesse maladive du Réformateur.
Ainsi, ils ne se sentent pas solidaires de I'énoncé de ses derniers pamphlets plutét accusateurs et
condamnateurs. Malheureusement, des antijuifs catholiques convaincus, devenus « luthériens » (car
habitant dans des contrées devenus par la suite officiellement luthérienne), ont révéré ce pamphlet de
LUTHER comme s’il était a proprement parler « antijudaique », I'ont conservé et l'ont diffusé en

63



territoires germanophones au cours du 19%™ siécle pour influencer une population allemande &
majorité luthérienne, et ou il devint alors, hors contexte, I'un des nombreux textes odieux (de divers
origines y compris catholique romaine ou athée) qui servirent de terreau pour I'antisémitisme (c’est-a-
dire l'antijudaisme racial) moderne. Aujourd’hui, certains détracteurs catholiques romains du
protestantisme jouent avec les sentiments populaires et se servent de ce pamphlet pour dépeindre au
monde un « Martin LUTHER antisémite » qui n’a pourtant jamais existé, et pour justifier la prétendue
« illégitimité » protestante face a I'Eglise catholique romaine. Ceux-la oublient sans aucun doute de
faire mention de l'antijudaisme officiel (et documenté) du catholicisme/ ;
orthodoxie qui eut court de I'Antiquité jusqu’au milieu du 20®™ siécle pour
I'Eglise catholique romaine. Cet antijudaisme officiel servit largement de
prétexte a de nombreux croyants catholiques pour collaborer avec les Nazis par
la dénonciation des Juifs condamnés a étre massacrés
dans le cadre de la « Shoah ». Les mémes oublient sans aucun doute sciemment
de citer ces nombreux protestants luthériens allemands (croyants et
pratiquants) qui, au nom de leur foi chrétienne « luthérienne », se sont
délibérément opposés au nazisme au point d’avoir été arrétés, déportés et
assassinés par le régime nazi, a l'exemple criant du pasteur Dietrich
BONHOEFFER (1906-1945). Pour rappel historique, il prit fait et cause pour les
Juifs persécutés et contre le nazisme dés 1933 en rejoignant la résistance
interne allemande, qui fut interdit de parole en 1940 et d’écriture en 1941,
avant d’étre arrété en 1943, déporté au camp de concentration de Buchenwald
puis exécuté en avril 1945 sur l'ordre direct d’HITLER...

2. LA REFORME MAGISTERIELLE : LES PROTESTANTS DITS
« HISTORIQUES »

A. LE LUTHERANISME (A PARTIR DU 16°™¢ SIECLE)

1. Le luthéranisme de Melanchthon

Les paroisses allemandes qui firent sécession de IEglise
catholique romaine établie se fédérerent pour former le premier
systéme ecclésial protestant de I'Histoire, I'Eglise « luthérienne »,
qui suivait de prés les enseignements du Réformateur Martin
LUTHER. Son organisation fut confiée a I'ami de LUTHER, le
théologien Philip SCHWARZED, dit « Melanchthon » (1497-1560),
qui rédigea en 1529 la profession de foi officielle des luthériens :
la « Confession d’Augsbourg ». C’est ce texte qui fut présenté a
Charles Quint a la diéte de Spire, le jour de la « protestation des
~ | princes », comme un « écrit de référence »
{ dépeignant les luthériens allemands a leur
. souverain. Aujourd’hui encore, la
« Confession d’Augsbourg » continue de régir le protestantisme luthérien (ou
« luthéranisme ») et ses différentes Eglises dans le monde. Car, en relativisant le
principe administratif de «systéme ecclésial » (clest-a-dire « d’Eglise »
institutionnelle), le luthéranisme en a produit plusieurs, dites « Eglises
luthériennes », en Allemagne (quoi qu’ayant aujourd’hui fusionné ‘
entre elles et avec d’autres Eglises protestantes) et dans le monde, p
toutes ayant rejoint une plateforme fédérative fondée en 1947 en & '
Suede et dénommeée « Fédération Luthérienne Mondiale » (FLM).

64



A lorigine, la foi luthérienne ne retenait pas la notion de « clergé
sacerdotal » mais elle conservait 'usage d’un systeme ministériel de
type « hiérarchique épiscopal » (évéques/pasteurs/diacres). De méme,
elle ne retenait pas le culte des « Saints » et des anges, mais elle gardait
la notion de « Saints » (au sens pour elle de « reconnus publiquement
comme authentiqguement convertis au Christ ») plus ou moins tels qu’ils
furent officiellement listés par I'Eglise catholique avant la Réforme
protestante. Elle rejetait également la doctrine catholique de Ia
« transsubstantiation » (c’est-a-dire la présence réelle du Christ
manifestée par un changement invisible, et non détectable au go(t, de
la substance des especes eucharistiques) mais adoptait celle de la -
« consubstantiation » (a savoir la présence réelle et spirituelle du Christ manlfestee I'intérieur d’'une
substance inchangée). Des sept « sacrements » catholiques fixés par concile au 13 siécle (définis
comme des rites sacrificiels administrés exclusivement par un prétre selon un sacerdoce particulier
voire délégués pour certains a un diacre), elle n’en retenait que deux (définis désormais comme des
ordonnances commémoratives directement instituées par le Christ dans la Bible) : le baptéme et
I'eucharistie. Enfin, sans garder l'intégralité de la liturgie catholique ou elle se devait de faire un tri,
Bible en main, elle conservait les bases de celle qui était d’usage au 16%™ siécle.

Ensuite, le luthéranisme du 19°™ siécle fut profondément impacté par le
« libéralisme » (point abordé plus bas), une approche théologique trés critique
concernant les écrits bibliques, leurs origines et leur autorité en matiere de foi, se
caractérisant également par un profond rationalisme théologique qui s’‘oppose a
toute conception surnaturelle de la foi chrétienne. En réaction, dés la fin du 19°™
siecle, certaines Eglises luthériennes se constituérent (par schisme ou réforme)
comme « antilibérales » et adopterent l'adjectif « évangélique » pour se qualifier
elles-mémes comme étant « attachées a l'autorité et a la veraC|te naturelle et
surnaturelle de I'Evangile et de toute la Bible » (quoique certaines
vagues libérales puissent encore les traverser de nos jours et,
selon les endroits et les époques, en prendre la téte). Rejetant au
passage le systéme ministériel hiérarchique épiscopal, ces Eglises
dites « évangéliques luthériennes » sont aujourd’hui gérées sur le
principe « presbytéral » ou des « pasteurs», sous la gestion
régionale de « pasteurs ainés », élus par les fideéles des paroisses,
les représentent au cours de réguliers « synodes » (conseils
réunis pour édicter des décisions théologiques voire
institutionnelles). En Allemagne, les Eglises luthériennes (libérales ou non), aujourd’hui fusionnées
entre elles et avec d’autres Eglises protestantes, sont depuis toujours étiquetées « évangéliques »
comme synonyme parfait de « protestantes ». Il ne faut donc pas confondre les Eglises « évangéliques »
luthériennes avec les Eglises protestantes issues de la « Réforme radicale », dites auparavant
« revivalistes » et aujourd’hui « évangéliques » (points abordés plus bas).

2. Le luthéranisme de Bucer ou « protestantisme tétrapolitain »

Martin BUCER (1491-1551) est né a Sélestat en Alsace, laquelle était a I'époque détachée de la France
et constituait une principauté-électorat du Saint-Empire Romain Germanique (Allemagne). A l'origine,
c’était un moine dominicain qui exergait la théologie et qui était proche des idées humanistes de son
temps. D’ailleurs, il adopta trés t6t les idées réformistes du philosophe humaniste catholique Desiderius
ERASMUS ROTERODAMUS, dit aussi « Erasme (de Rotterdam)» (1469-1536), lequel pronait
théoriguement le renouvellement du christianisme par un retour aux sources bibliques et une
simplification des institutions, des doctrines et des rites.

65



C’est en 1518 que la foi de BUCER s’enracina dans le protestantisme
naissant alors qu’il écoutait un discours théologique enflammé que
donnait dans la ville un certain moine augustin nommé LUTHER, l'auteur
des controversées « 95 theses contre la vertu des indulgences ». I
admirait celui dont on disait qu’il avait tenu téte au cardinal Cajetan lui-
méme, ce qu’on percevait comme un exploit théologique étant donné
I'érudition et le charismatisme naturel de ce dernier. Aprés une entrevue
avec le Réformateur, BUCER propagea les idées luthériennes a I'université
(catholique) d’Heidelberg ou il enseignait, mais sattira aussitot la
méfiance de I'Inquisition catholique romaine. En 1519, il obtint un
« bref » pontifical qui le releva de ses voeux monastiques afin d’accéder
au poste de « chapelain » (c’est-a-dire « aumonier ») du comte Frédéric Il
le Pieux (1515-1576), prince-électeur du Palatinat-Simmern. En 1521,
menacé directement pour ses enseignements qui trahissaient en lui un
protestant caché, il s’enfuit et devint prédicateur itinérant. Ignorant volontairement les citations a
comparaitre devant I'évéque de Spire, il fut en conséquence excommunié de I'Eglise catholique
romaine en 1523.

A partir de cette année-la, BUCER participa activement & un mouvement protestant de Réforme propre
a la principauté-électorat d’Alsace (initié par un curé de la cathédrale « Notre-Dame » nommé Matthieu
ZELL). Il s’y imposa rapidement comme le Réformateur d’une Eglise protestante strasbourgeoise qui, si
les événements historiques avaient pris une tournure différente, aurait pu s’'imposer comme une
confession protestante historique a part entiere. Sa théologie était une sorte de compromis entre la
réforme de LUTHER et celle qu’opérait en Suisse un certain Ulrich ZWINGLI, repris plus tard par un
certain Jean CALVIN. A plusieurs reprises, BUCER tenta de faire se rejoindre les deux confessions pour
créer un seul et unigue mouvement protestant, rédigeant ce qu’il avait appelé la Confession
« Tétrapolitaine » (c’est-a-dire des quatre grandes métropoles alsaciennes, a savoir Strasbourg,
Memmingen, Constance et Lindau) qui jetait un pont entre les deux confessions naissantes. Cependant,
en 1549, il refusa de se voir imposer par Charles Quint un projet d’intérim visant a établir son propre
réglement religieux et dut partir en exil vers 'Angleterre ou il mourut malade, non sans avoir participé
activement a faire entrer la Réforme dans la toute nouvelle Eglise anglicane sous le régne du jeune
Edouard VI. Pendant le court régne de Marie 1™ la Sanglante, qui rétablit un temps le catholicisme
romain en Angleterre, son corps fut lachement déterré par les autorités catholiques pour étre bralé
publiquement comme hérétique. Larrivée sur le trone d’Elisabeth [, rétablissant I'Eglise anglicane,
permit la réhabilitation historique de sa mémoire et 'aménagement d’une sépulture symbolique et
commémorative.

En Alsace, I'Eglise protestante « tétrapolitaine » ou « bucérienne » ne survécut
pas telle quelle au départ de son Réformateur et rejoignit rapidement le
luthéranisme en pleine phase d’institution. Elle devint cette Eglise luthérienne
qui fut connue un temps sous le nom « d’Eglise de la Confession d’Augsbourg
d’Alsace-Lorraine » (ayant connu une période trés « libérale » avant de
rejoindre une ligne théologique dite « évangélique »), et qui conserva dans ses
principes des traces de la théologie de BUCER, laquelle contribua
dans certaines parties du monde a l'unification ecclésiale des
Eglises (dites « évangéliques ») luthériennes et des Eglises (dites
« calvinistes ») réformées/presbytériennes (point abordé plus
bas). En 2006, cette Eglise s’est d’ailleurs unie a son alter ego « calviniste » (« I'Eglise
Réformée d’Alsace et de Lorraine ») pour devenir ensemble « I’lUnion des Eglises
Protestantes d’Alsace et de Lorraine » (UEPAL). En 2013, une telle union s’opéra
également entre les deux grandes confessions « luthéro-calvinistes » du reste du
pays, devenant ainsi « I’Eglise Protestante Unie de France » (EPUdF).

EPUdF

66



3. Le piétisme : une mouvance d’origine luthérienne inspirée de la piété évangélique anabaptiste

En 1675, un pasteur luthérien alsacien nommé Philipp Jacob SPENER
(1635-1705) initia au sein de son Eglise « évangélique » luthérienne, par la
publication de son livre « Pia Desideria », une mouvance qui cherchait a
s’inspirer de la forme de profonde piété d’un autre mouvement particulier
du protestantisme appelé « I'anabaptiste » (point abordé plus bas) pour
promouvoir dans sa confession luthérienne une foi vivante caractérisée par
une relation personnelle entre Dieu et le chrétien sincérement converti.
Cette relation personnelle devait s’exprimer par la recherche d’une piété
intérieure (invisible pour les hommes mais récompensée par Dieu) de
préférence a la piété extérieure qu’offrent les apparences religieuses. Cette
piété ne pouvait s’élaborer que sur la base d'une étude spirituelle
approfondie des Saintes Ecritures. Cette mouvance conservatrice, quoi que
marginalisée, se répandit rapidement dans les autres confessions .
protestantes dites « historiques » européennes, c’est-a-dire les confessions « calvinistes » (point
abordé plus bas). Elle prit alors le nom de « piétisme ».

B. LE CALVINISME REFORME ET PRESBYTERIEN (A PARTIR DU 16°™ SIECLE)
1. La Réforme d’Ulrich Zwingli : le « pré-calvinisme zwinglien » ou « zwinglianisme »

Ulrich (ou Huldrych) ZWINGLI (1484-1531) est né a Wildhaus dans le
canton suisse de Saint-Gall. Fils de paysan, il eut l'opportunité de faire
des études de théologie et de devenir en 1506 le curé de la paroisse de
Glaris. Cette nomination qui lui convenait parfaitement lui permettait
de continuer d’étudier la théologie tout en exercant son « sacerdoce ».
Tres vite, il s’intéressa a I'étude du Nouveau Testament et a son
interprétation par les « Péres de I'Eglise », surtout les tout premiers,
ainsi que par de nombreux théologiens médiévaux parmi lesquels les
pré-réformateurs John WYCLIF et Jan HUS. Il acquit ainsi
progressivement et en secret des convictions religieuses proches de
celles du Réformateur LUTHER qui officiait dans les principautés
voisines du Saint-Empire romain germanique (Allemagne). En 1512, a
I'occasion d’une guerre entre I'ltalie et la France, un contingent suisse
fut envoyé a la demande du pape Jules Il (1443-1513) pour défendre les
intéréts italiens. C'est a partir de cette date que ZWINGLI cumula a son
poste de curé celui d'aumdnier militaire. Dans le méme temps, il commencga a avoir une aversion pour
toute guerre qui ne serait pas strictement motivée par la défense d’une patrie menacée injustement.

En 1516, il fut nommé a la cure d’Einsiedeln ol il commenca a intégrer de fagon assez intelligente ses
convictions protestantes a ses enseignements en chaire. En 1519, il fut nommé, non sans mal, curé de
Zurich, ce qui le plaga dans une position bien en vue, tant des autorités religieuses que des autorités
politiques et des fideles eux-mémes. Dés lors débuta un véritable bras de fer avec les autorités
catholiques romaines. Ses préches devinrent plus protestants que jamais et il s'attaqua de front a de
nombreux sujets que méme LUTHER n’avait jamais osé aborder a cette époque. Ainsi, il précha contre
la notion de « Saints » canonisés (méme sous la définition luthérienne du terme), celle de la présence
réelle du Christ dans ou méme avec les espéces eucharistiques, ainsi que toute forme de liturgie
catholique. Dans le méme temps, il portait certaines idées libérales qui furent abandonnées plus tard
par son Eglise mais qui fait de lui aujourd’hui encore une référence pour les protestants historiques
suivant le courant d’approche théologique dit « libéral ».

67



En 1523, ZWINGLI obtint des évéques du canton germanophone de Zurich la décision d’'un schisme
avec Rome, fondant ainsi I'Eglise dite « réformée » de « Suisse alémanique » (confédération helvétique
intégrée dans le Saint-Empire Romain Germanique) dont il était désormais le Réformateur. Il y amena
une Réforme stricte et radicale sur le plan théologique, mais souple et magistérielle sur la filiation
politique aux autorités du canton. En effet, il les considérait comme établies par le Christ sur le plan
temporel et justifiés en tant que tel par leur choix historique d’officialiser la Réforme sur leur territoire.

Les cantons suisses restés fideles au pape provoquérent alors une courte période de guerre civile
contre celui de Zurich, lancant des milices catholiques contre I'armée zurichoise défendant le territoire
mais aussi contre la foi protestante zwinglienne. ZWINGLI qui exercait toujours dans lI'armée en tant
gu’aumonier militaire fut alors abattu en 1531 a Kappel par I'une d’entre elle, peu avant la victoire
historique de Zurich.

2. La Réforme de Guillaume Farel

Guillaume FAREL (1489-1565) était un notable frangais né a Les
Farreaux prés de Gap. A I'dge de 20 ans, il partit étudier a Paris au
college (catholique) du Cardinal-Lemoine ou il fréquenta entre autres
I’lhumaniste Jacques LEFEVRE D’ETAPLE (1450-1537). Sur place, il
rejoignit I'école de réflexion théologique surnommé le « Cénacle de
Maux », réuni entre 1521 et 1525 par I'évéque Guillaume
BRICONNET (1470-1534). Ce dernier y tentait de faire vivre aux
étudiants une expérience évangélique (conforme a I’Evangile) proche
des enseignements protestants. Quand le groupe se vit sanctionné
et dispersé par les soins de l'université (catholique) de la Sorbonne,
FAREL devenu pleinement protestant précha avec ferveur dans le
Dauphiné, mais aussi a Strasbourg (ou il rencontra BUCER) et a Zurich
(ou il rencontra ZWINGLI). Il fonda en France quelques églises locales
protestantes non luthériennes (qui deviendront « réformées » plus
tard). Le premier pasteur frangais qu’il établit se nommait Antoine
MARCOURT (1490-1561).

Aprés la mort de ZWINGLI, qui laissait orpheline I'Eglise réformée de Suisse alémanique, FAREL s’établit
a Geneve a partir de 1532 d’ou il en reprit les rennes tout en réussissant a étendre la Réforme a la
Suisse romande (canton francophone de Geneve).

En 1534, MARCOURT, cherchant par tous les
moyens a répandre la Réforme en France, eut
I'idée saugrenue de faire apposer des
« placards » (affiches), considérées par les
autorités catholigues comme « offensants »
contre «la messe » (lesquels démontaient
point par point sur base biblique les usages les
plus communes de la liturgie catholique), et
ce partout dans le pays jusque sur la porte de
la chambre royale au chateau d’Ambroise. Ce
fut la fameuse « affaire des placards »,
considérée par le roi de France, Francgois I*" de
VALOIS-ANGOULEME (1494-1547), comme un crime de lése-majesté car il n’acceptait surtout pas l'idée
que des protestants anonymes aient réussi a pénétrer le chateau en sa présence royale pour opérer
ces affichages. C’est ce qui poussa le souverain (qui était aussi un catholique fervent et pratiquant) a
persécuter les protestants de son royaume qu’il jugea dangereux depuis cette date.

68



En Suisse, plus axé sur la théologie que sur l'organisation ecclésiale, FAREL invita en 1536 son cousin
Jean CALVIN, alors réfugié a Bale a cause de ses écrits réformateurs, a le rejoindre pour l'aider sur ce
point. Les deux co-Réformateurs ne tardérent pas a s‘opposer sur le sujet épineux de l'eucharistie mais
travaillérent quand méme de concert. En 1538, les autorités de Genéve furent agacées par le rigorisme
excessif de FAREL et de CALVIN, préférant bannir de la ville les deux cousins que de se soumettre a leurs
décisions. Retiré a Neuchatel, FAREL y précha jusqu’a sa mort en 1565.

3. La Réforme de Jean Calvin : le « calvinisme réformé »

Jean CALVIN (1509-1564), ou « Jehan CAUVIN » (selon la prononciation
initiale du prénom et du nom), était un notable francais né a Noyon (en
Picardie) d’'une famille bourgeoise tres pratiquante et intégrée dans les
hautes sphéres de I'Eglise catholique de France. Il a pu grace a elle
bénéficier d’'une formation de juriste et de théologien. Devenu humaniste,
c’était un intellectuel qui avait grandi en restant trés ouvert au domaine de
la spiritualité. Etudiant & l'université (catholique) de Paris, il était entouré
de bienfaiteurs pro-Réforme qui le mirent en contact avec le monde
protestant luthérien. On ne sait pas quand exactement sa foi s’y est ancrée,
mais a partir de 1530 ses écrits faisaient I'apologie du protestantisme
naissant. Il obtint sa licence de Droit en 1532. L'année suivante, quand un
de ses amis proches fut arrété et déclaré hérétique pour ses idées
protestantes, CALVIN se sentant en danger préféra fuir la capitale.

En 1536, réfugié a Bale en Suisse, il y écrivit en latin un précis théologique
intitulé « INSTITVTIO CHRISTIANAE RELIGIONIS » qu’il traduisit lui-méme en
frangais sous le titre « Institution de la Religion Chrétienne ». Cette ceuvre
(d’abord dédié au roi Francgois I°" pour tenter de le calmer envers les
protestants de France aprés « I'affaire des placards ») fut 'ouvrage de sa
vie, sans cesse remaniée et augmentée a travers les années jusqu’a
I'édition francaise de 1560 (subdivisée en quatre
« tomes » ou « livres ») considérée comme la forme
définitive de la somme théologique. Cette derniére est aujourd’hui un trésor de la
littérature protestante et introduit le lecteur dans la pensée fondatrice de la Réforme
selon CALVIN a laquelle on donnera le nom de protestantisme calviniste (ou
« calvinisme »). Le calvinisme originel peut se résumer en cing points
fondamentaux. Premiérement, 'admission de la totale corruption de la nature
humaine par le Péché (I’lhomme nait pécheur par héritage direct du Péché originel). e
Deuxiemement, l'affirmation de la conditionnalité de I'élection divine (Dieu donne le Salut a toute
I’humanité, mais il y a des conditions a respecter pour faire partie de Ses choisis/élus). Troisiemement,
la compréhension de l'exclusivité de la réconciliation donnée par Dieu en Jésus-Christ aux seuls
choisis/élus formant un cercle restreint (Les choisis/élus, sauvés par la foi en Jésus-Christ, forment une
minorité qui est réconciliée avec Dieu, et cette réconciliation ne concerne qu’eux). Quatriemement,
I'assertion de lirrésistibilité de la grace (Si Dieu a choisi/élu une dme, Sa grace opére sans obstacle et
I'améne t6t ou tard a respecter les conditions qui font d’elle une choisie/élue). Enfin cinquiémement,
I'assurance que les choisis/élus persévereront jusqu’au Salut final (Si 'on accéde au statut de choisi/élu,
on trouvera nécessairement en Dieu la force, quelles que soient les épreuves, d’y persévérer jusqu’a la
mort et a son accession au Salut final).

Aprés la publication originale de cet ouvrage, CALVIN fut appelé a Genéve par son cousin FAREL pour
I'aider & réformer et surtout organiser la toute nouvelle Eglise protestante suisse. Les deux hommes
n’étaient pas d’accord sur tous les sujets, notamment sur I'eucharistie, mais travaillerent quand méme
dans l'unité. Au bout de quelques années, leurs décisions contestées par les responsables du canton

69



(agacés par leurs séveres exigences) les amenerent a étre chassés de la ville. Mais les difficultés
d’organisation des deux cantons protestants autour de leur nouvelle Eglise officielle, a tous les niveaux,
pousserent les Genevois a faire pression sur leurs responsables pour rappeler CALVIN en 1541, dans le
but de ramener la paix au sein de la cité et de I'Eglise. Dés lors, CALVIN s’attacha a structurer le
renouveau spirituel né de la redécouverte des Saintes Ecritures, n‘ayant de cesse d’édifier une société
a la gloire de Dieu, libérant la population des angoisses du monde par une vie consacrée/sanctifiée.
Pour se faire, il exigea des Genevois une existence renouvelée par 'amour de Dieu, usant a tort ou a
raison d’exhortation et de contrainte. « UEglise réformée » de Suisse, issue de I'ceuvre réformatrice de

ZWINGLI et FAREL devint alors pleinement « calviniste ».

CALVIN fit réformer dans son Eglise le systéme épiscopal. Ainsi, les évéques
furent renommeés « pasteurs (ou presbytres) ainés » et définis comme
simples représentants des pasteurs (presbytres) d’une circonscription aupres
de I'Etat. Le systéme ecclésial ne comptait plus aucun chef méme
administratif, étant dirigé par voie de « synodes » (conférences de discussion
de la foi) qui rassemblent tous les pasteurs (presbytres), eux-mémes
secondés par des diacres. Les pasteurs y furent désormais élus par les
membres des paroisses (églises locales). Ainsi fut établit
en Suisse le systeme ecclésial protestant dit « réformé »
(avec un systéme « presbytéral » généralement pergu
comme démocratique) dont des formes trés
légerement différentes s'étendirent rapidement a la
France, la Belgique et les Pays-Bas. La liturgie y était
volontairement pauvre, autour d’'une forme eucharistique ou la présence réelle du
Christ est spirituellement admise comme un état de grace ponctuel, s'opérant au
moment du partage des especes et en dehors de leur substance quoique leur étant
conjointe. Le sacrement reprit le nom biblique de « Repas du Seigneur », puis
particulierement en frangais celui de « Cene » (c’est-a-dire « Souper », « Diner » ou « Repas du soir ») en
allusion au repas pascal pendant lequel il fut institué par le Christ.

Les cing points théologiques fondamentaux du calvinisme originel ont amené CALVIN a formuler par
déduction la doctrine (aujourd’hui controversée dans le monde calviniste et évangélique) de la
« prédestination des ames ». Cette derniere s’inspirait du « prédestinationisme » formulé par le
théologien Gottschalk d’ORBAIS (805-868), approfondissement personnel d’un enseignement de
« saint » Augustin d’Hippone (354-430) mais condamnée en 848 par I'Eglise catholique/orthodoxe au
concile de Mayence. A leur suite, CALVIN avait interprété des versets de la Bible comme évoquant une
sorte de destin fatal de chaque étre humain, les uns condamnés d’avance par Dieu a la perdition éternelle,
les autres réservés d’avance par Dieu pour la félicité éternelle. Dans les trois premiers siécles du
calvinisme et du revivalisme/évangélisme, la grande majorité des croyants des diverses confessions
concernées l'ont surtout prénée comme un rempart a « 'arminianisme », une doctrine qu’ils percevaient
comme fausse et pernicieuse.

Héritée du théologien réformé hollandais Jacob HERMANSZ, dit « JACOBVS
ARMINIVS » (1560-1609), 'arminianisme enseignait que les premiers étres humains
auraient été créés innocents mais pas « saints » et que le Péché résulterait d’une
libre volonté. Le péché originel aurait certes souillé I'humanité par héritage, mais
ne lui aurait pas inoculé une nature pécheresse pour autant. L'étre humain n’étant
donc pas pécheur de nature, il aurait la capacité de vouloir et de faire uniqguement
le bien, et ne pécherait que par sa libre volonté de le faire. Il est vrai que cette
doctrine met un peu a mal le principe d’expiation du Péché par le Christ crucifié, et
donc un fondement méme du christianisme. Or, les « arminiens » enseignaient en
paralléle la liberté de chaque étre humain quant au moindre destin fixé d’avance,

70



les plagant dans la responsabilité de choisir librement entre le Salut et la perdition, ce qui s‘'oppose aussi
en parallele a la doctrine calviniste de la « prédestination des ames »... Si une grande partie des croyants
calvinistes et une minorité de croyants évangéliques maintiennent encore aujourd’hui telle quelle cette
doctrine, les autres distinguent sans étre « arminiens » pour autant entre « destin » (soit une fatalité) et
« destinée » (soit un plan). lls pergoivent la « prédestination » enseignée par les écrits bibliques comme
consistant plutdt en un « plan de salut » d’une part (« I'Eglise » vers la félicité éternelle) et un « plan de
damnation » d’autre part (« le monde » vers la perdition éternelle). Pour eux, les deux routes sont certes
des « destinations » fixées d’avance (prédestinations) mais les croyants, tant qu’ils sont en vie, ont le choix
en tout libre-arbitre d’'emprunter 'une ou l'autre de ces « destinées » possibles. Cependant, en désaccord
clair avec « I'arminianisme », ce choix ne dépendrait exclusivement pour eux que de la foi que chacun place
ou non en Jésus-Christ et en Son sacrifice a la croix, car la Bible enseigne clairement qu'il s’agit de la seule
et unique expiation du péché originel qui condamne I’humanité, laquelle a bel et bien hérité d’une nature
pécheresse (combattant son esprit dans sa chair) dont elle demeure coupable en soi devant Dieu.

Dans la France de la Renaissance, selon les régions, les catholiques donnéerent aux protestants réformés
les surnoms plus ou moins péjoratifs « d’huguenots » (confédérés) ou de « parpaillots » (papillons). Le
calvinisme réformé fut longtemps la confession protestante la plus représentée en nombre de fidéles
sur le territoire francais. Les rois de France, défenseurs souvent agressifs du catholicisme (méme si
Louis XIV de BOURBON — 1638-1715 — pronait volontiers une autonomie « gallicane » de I'Eglise
catholique de France qui lui vaudra une excommunication plus ou moins secréte), donnaient par
dérision a la foi des dits « huguenots » le surnom évocateur de « religion prétendue réformée »
(abrégée en « RPR ») et aux fideles eux-mémes celui de « religionnaires » (sous-entendu « prétendus
réformés »). En France, avant les grandes « guerres de T
religions » (qui opposerent des catholiques romains
majoritaires voulant détruire le protestantisme a des
protestants minoritaires désirant étre reconnus et
acceptés dans leur foi chrétienne non catholique
romaine), les protestants constituaient environ 10 % de
la population. Quand ces « guerres » prirent fin, la
grande majorité avait disparue, décimée ou partie en exil
dans des pays a majorité protestante ou dans de
lointaines colonies européennes.

4. Jean Calvin : un homme imparfait de son époque

Comme LUTHER ou les autres Réformateurs, CALVIN n’était ni un dieu ni un homme parfait, demeurant
également un sujet de son temps et charriant par écrit ou a l'oral des erreurs qui étaient celles des
connaissances et de la culture d’époque. De méme que LUTHER, il est admiré par tous les protestants
actuels pour son ceuvre de « Réforme » et critiqué respectueusement par les mémes protestants pour
certaines prises de position, certaines décisions ou encore certains écrits. Le plus grand reproche
historique qu’on lui a fait concerne une question de condamnation a mort qui a été vivement
polémiquée jusqu’a nos jours : I'affaire SERVET.

Miguel SERVETO Y CONESA, plus connu sous son nom francisé Michel SERVET
(1511-1553), était un médecin et scientifique francgais d’'origine espagnole qui avait
rallié la foi protestante dans sa voie « zwinglienne » la plus libérale et s'opposait par
principe a presque toute forme surnaturelle ou non démontrable de la foi (ce qui
préfigure I'approche théologique protestante libérale du 19%™ siécle). Il s’était
improvisé théologien et rédigeait de nombreux écrits qui mettaient en avant son
approche trés rationaliste de la foi chrétienne. Découvrant I'enseignement d’un
hérétique de I'antiquité, le gréco-lybien d’origine berbére nommé Ariuc, dit ARIVS
(253-336), il finit par écrire et enseigner contre la doctrine fondamentale

71



chrétienne de la « Trinité » (se plagant sur ce point dans la continuité de I'ancien « arianisme »), ne
voyant Dieu que dans l'unique « hypostase » (ou personne) du Pére, ne voyant Jésus-Christ que comme
un simple étre humain engendré spirituellement par Dieu pour en faire Son Fils unique et décrivant
I’Esprit Saint comme une expression poétique désignant I'unique « hypostase » (ou personne) de Dieu.
Cela lui attira bien entendu les foudres de tous les théologiens d’Europe, tant catholiques romains que
protestants. Dailleurs, ses échanges épistolaires avec CALVIN sur le sujet furent plutét houleux.

Mais I'Eglise catholique romaine se fit un devoir d’étouffer dans I'ceuf ce qu’elle percevait comme une
menace théologique majeure et fit faire arréter SERVET par I'Inquisition de Vienne (dans la province
francaise du Dauphiné) afin de le condamner séverement. Ce dernier trouva le moyen de s’évader ce
qui n'empécha pas le Tribunal inquisitorial de le condamner par contumace au blicher et de faire briler
symboliqguement son effigie comme signe de ce qui l'attendait s’il était un jour rattrapé. Or, il est bon
de se rappeler que les Réformateurs, aprés avoir d’abord préché pour une foi chrétienne
« professante » (et donc en séparation avec les Etats) ont trés vite orienté la Réforme historique dans
une voie « magistérielle » (en lien direct avec les Etats des « princes » ou « dirigeants » qui se
convertissaient au protestantisme et qui I’établissaient comme religion officielle de leur « principat »).
Par peur de se voir montrés du doigt par le catholicisme romain comme soutenant I'hérésie
antitrinitaire de SERVET, les « princes/dirigeants » protestants lancérent également un appel a
I'arrestation et au jugement du médecin théologien pour qu’il réponde d’hérésie majeure sur la
personne méme de Dieu ce qui, si cela s’avérait, lui colterait sur le plan légal une condamnation a
mort. Réfugié incognito en Suisse, SERVET fut reconnu a la sortie d’'un culte dominical (ou CALVIN
assurait d’ailleurs la prédication) et fut mis aux arréts. Comparaissant devant « le Conseil des Deux-
Cents » (assemblée législative et judiciaire du canton suisse de Geneve), SERVET dut réexposer sa
théologie antitrinitaire. CALVIN fut alors mandaté par la Cour en tant qu’expert en théologie afin
d’établir si la doctrine antitrinitaire de SERVET était biblique ou non. Le Réformateur (tenu de respecter
les lois du territoire membre du Saint-Empire Romain Germanique ol son Eglise réformée est établie
officiellement) fut alors coincé entre mentir pour sauver une vie au risque de désavouer la foi biblique
et faire sombrer le calvinisme naissant (et ses fidéles) dans une hérésie
terrible ou dire la vérité pour conserver l'intégrité de la foi biblique et
prévenir la chute des fideles dans I'hérésie, avec I'assurance malheureuse
de la condamnation a mort qui s’en suivrait pour le prévenu. Il prit la
décision difficile de rester dans la vérité et condamna la doctrine hérétique
de SERVET, ce qui fut encore confirmé a la Cour par la consultation de
nombreux autres théologiens de différentes églises locales réformées de
Suisse. En conséquence, SERVET fut condamné a la peine capitale et il fut
mis au blcher.

CALVIN n’avait pas plus apprécié ce dénouement que beaucoup d’autres
personnes qui lui imputérent a travers les siecles cette mise a mort (lui
attribuant des écrits falsifiés dans lesquels il semblait s’y
complaire), malgré I'effort de justification par son successeur a la
« continuité réformatrice » de I'Eglise réformée de Suisse (dont la
composante principale de Suisse romande prit alors le nom de
« Compaghnie des Pasteurs de Genéve »), Théodore DE BEZE (1519-
1605). Cependant, le Réformateur avait été pris au piege de I'établissement
magistériel de son Eglise. Cette date marqua chez lui le début d’une trés
grande austérité dont I'image restera collée a lui a travers les siecles, ce qui
pourrait étre mis au compte d’une profonde affliction. CALVIN tomba malade
en 1558 puis mourut en 1564 a Genéve. Devant I'affluence autour de sa dépouille, DE BEZE décida d’éviter
une idolatrie populaire de sa tombe et de le faire inhumer sans pierre tombale au « Cimetiere des Rois ».
Si une tombe symbolique y fut dressée au nom du Réformateur par souci de commémoration historique
au 19°™ siécle, 'emplacement exact de sa dépouille reste a ce jour un mysteére.

72



5. Lexpression frangaise actuelle de I’Eglise calviniste réformée

Nous avions vu précédemment qu’en Alsace, I'Eglise protestante « tétrapolitaine » ou « bucérienne »
avait rejoint rapidement le luthéranisme en pleine phase d’institution, et qu’elle était devenue un
temps « I'Eglise de la Confession d’Augsbourg d’Alsace-Lorraine » (ECAAL) en conservant dans ses
principes des traces de la théologie de BUCER. Celle-ci qui voulait initialement créer un pont entre
« luthéranisme » et « pré-calvinisme zwinglien » avait depuis contribué dans certaines parties du
monde a 'unification ecclésiale des Eglises luthériennes et des Eglises réformées/presbytériennes. En
2006, 'ECAAL s’était d’ailleurs unie a son alter ego « calviniste » alsacien-lorrain pour devenir ensemble
I'UEPAL. On rappelle donc aussi au passage qu’en 2013, un méme type d’union
s'opéra également entre les deux grandes confessions « luthéro-calvinistes » du reste
du pays, devenant ainsi «I'Eglise Protestante Unie de France » (EPUdF).
( Démographiquement parlant, il n’y avait qu’une minorité de
luthériens en France, comparés au nombre de réformés. Les
unions d’Eglises luthéro-réformées de France (UEPAL et
surtout EPUdF) sont donc essentiellement composés de réformés et
constituent beaucoup plus une expression calviniste réformée du
protestantisme francais qu’elle ne reflete sa dimension luthérienne.

uepal

6. Un héritage calviniste des protestants francophones : la version Segond de la Bible

C’est a un protestant réformé francophone, un Suisse d’origine paternelle
frangaise nommé Jacques Jean Louis SEGOND (1810-1885), écrivant sous
le nom raccourci de « Louis SEGOND », que I'on doit sous le patronage de
la « Compagnie des Pasteurs de Genéve » I'excellente mais controversée
traduction de la Bible en francais dite « Bible d’Oxford » ou « Bible Louis
Segond », publiée entre 1874 et 1880. Ses premiéres révisions, ordonnées
par la méme institution en 1888 et en 1910 (dites « Segond 1888
révisée/Bible Esaie 55 » et « Segond 1910 »), ont plus ou moins mis fin aux
controverses et en ont fait tout au long du 20°™ siécle la référence biblique
principale des protestants francophones (de toutes les confessions), sa
qualité ayant méme été reconnue par les autorités catholiques romaines.
Depuis, la «Segond 1910 » a donné lieu a quelques révisions et
retraductions, dont les deux plus récentes sont la « Nouvelle Bible
Segond / NBS » (2002) et la « Bible Segond 21 » (2007).

7. La Réforme de John Knox : le « calvinisme presbytérien » ou « presbytérianisme »

John KNOX (1513-1572) était un théologien écossais né a
Haddington. Ce catholique romain étudia la théologie a
I'université (catholique) de Saint-Salvator entre 1531 et
1535, puis fut ordonné prétre en 1536. Au contact des
missionnaires protestants réformés venus du continent, il
put lire directement la Bible en anglais et fut gagné aux
idées de la Réforme. Il quitta alors I'Eglise catholique
romaine pour devenir pasteur (presbytre) réformé dans la
petite ville de Saint-Andrews pres de Glasgow. Victime de
la répression catholique, il fut capturé en 1547 et envoyé
aux galeres. Apres sa libération en 1549, il se rendit en
Angleterre alors que I'Eglise anglicane, a présent établie,
demeurait cependant catholique sur le plan théologique et
doctrinal. Il devint prédicateur a Berwick et fut nommé en

73



1551 auménier du jeune roi Edouard VI dont la foi protestante calviniste était notoire. Avec la
bienveillance de ce jeune souverain, KNOX participa alors (en collaboration avec BUCER lui aussi en
exil) a la transformation de I'anglicanisme en une confession protestante calviniste qui conservait le
systéme hiérarchique archiépiscopal (plus pratique vis-a-vis de la tutelle temporelle du roi sur I'Eglise
de son pays) dans une optique fonctionnelle plutét que spirituelle.

A la mort prématurée d’Edouard VI en 1553, sa demi-sceur Marie 1°® la Sanglante devint souveraine
d’Angleterre et rétablit le catholicisme romain en amorcant la persécution de tous les dits
« antipapistes » du royaume. KNOX dut sauver sa vie en
quittant le pays, et précha de facon itinérante entre 'Ecosse,
la France et la Suisse. En 1556, il vint s’établir a Genéve ou
existait une communauté de protestants anglais exilés et
devint le pasteur (presbytre) de cette assemblée. Adoptant
pour ses fideles le r6le de Réformateur, il reprit pour son
église locale la Réforme calviniste et n’y apporta que quelques
modifications tres secondaires liées surtout
a la culture anglo-saxonne et celtique. De
retour en Ecosse en 1559, KNOX y importa sa variété de calvinisme et travailla a la
répandre dans le pays. En 1560, il réussit a faire adopter par le Parlement une
confession de foi écossaise, suspendant le catholicisme romain et visant
I'établissement de sa confession protestante comme religion d’Etat. Il devint alors un
opposant farouche de la souveraine écossaise Marie STUART (1542-1587), catholique
romaine militante et trés conservatrice, contribuant a sa déposition officielle en 1567.
Il travailla ensuite a la réorganisation de I'Eglise calviniste écossaise jusqu’a sa mort en 1572. Peu aprés,
cette Eglise fut formellement et définitivement établie sous le nom officiel d’Eglise « presbytérienne »
(au sens d’organisée sous la tutelle de « presbytres » c’est-a-dire de « pasteurs »).

Les différences entre « calvinisme réformé » et « calvinisme presbytérien » étaient
surtout a I'époque d’ordre géographique, institutionnel et culturel, mais il s’agissait
de deux expressions de la méme confession protestante. Depuis le 17°™ siécle et
jusqu’a nos jours, il est d’usage dans les pays anglophones de désigner la plupart des
Eglises calvinistes (hors anglicanisme, puritanisme, valdéisme et hussisme) comme
étant « presbytériennes », tandis que dans tous les autres pays elles sont dites
« réformées » selon I'usage originel d’origine franco-suisse.

8. « Les Mormons » : une rupture restaurationiste détachée du presbytérianisme

Nous abordons ici un sujet délicat, car la mouvance religieuse qui y est décrite n’est
pas a proprement parler « protestante » mais détachée du « protestantisme ».
Cependant, 'ampleur qu’elle a prise dans le monde et la confusion habituelle faite
entre le vrai protestantisme et cette mouvance, nécessite certainement de s’y arréter
et d’y faire de la lumiére.

Le calvinisme presbytérien fit trés tot son apparition dans les colonies nord-américaines, de par une
forte immigration écossaise. Il devint un des composants phares du protestantisme aux Etats-Unis
d’Amérique et se répandit rapidement bien au-dela de la communauté américaine d’origine écossaise.
Au début du 19°™ siécle, dans le cadre isolationniste des Etats-Unis, une certaine mouvance mystique
vit le jour au sein de I'Eglise presbytérienne américaine. L'une des familles qui la suivait devint le terreau
d’une nouvelle confession religieuse qui se développa en rupture avec le protestantisme dont elle s’est
d’office détachée a sa fondation méme. En réalité, on peut dire qu’elle est aussi sortie du cadre du
christianisme conventionnel, et cela méme si de nombreux sociologues religieux, faute d’'une meilleure
appréciation et se basant sur l'origine confessionnelle de son fondateur, la classent régulierement

74



comme une « secte chrétienne protestante ». Dailleurs, la confession concernée,
couramment appelée « mormonisme », se dit elle-méme « chrétienne » et
« restaurationiste » (se considérant comme l'unique véritable Eglise chrétienne
restaurée et seule héritiére légitime de ce qu’elle pergoit comme une unique « Eglise
primitive »). La dénomination historique qui représente encore officiellement cette
confession aujourd’hui, répandue dans le monde, est appelée « I'Eglise de Jésus-Christ
des Saints des Derniers Jours » (en prétendue continuité d’une unique « Eglise
primitive » qu’elle désigne comme étant « I'Eglise de Jésus-Christ des Saints des
Premiers Jours »). Ses membres sont officiellement appelés des « Saints des Derniers
Jours » mais sont couramment dits des « mormons ». Une branche sectaire

traditionaliste et minoritaire s’en détacha par la suite et prit le nom « d’Eglise fondamentaliste de Jésus-
Christ des Saints des Derniers Jours » dont les membres sont couramment appelés des « mormons
fondamentalistes ».

Joseph F. SMITH Jr (1805-1844), né dans I'Etat de New-York, était I'un des fils
d’'un couple de WASP (Américains blancs protestants d’origine anglo-
saxonne). Sa mere, Lucy MACK SMITH, d’ascendance en partie écossaise, était
presbytérienne et trés pratiquante depuis sa tendre enfance. Elle en vint tres
vite a suivre la mouvance mystique qui traversait la confession sur le sol
américain. Son pére, Joseph F. SMITH Sr, grand propriétaire terrien et éleveur
de bovins, descendait d’une vieille famille d’ascendance anglaise. Il avait été
certes élevé dans la foi « épiscopalienne » (point abordé plus bas), mais il
n’était que peu pratiquant et son esprit n‘avait pas toujours été ouvert aux choses de la foi. Cependant,
I'influence de son épouse fut telle qu’il se convertit en 1811 au presbytérianisme et la suivit dans sa
mouvance mystique. Le petit Joseph Jr et sa fratrie furent donc élevés dans une tendance plus ou moins
illuminée du calvinisme presbytérien a 'américaine.

Loin d’étre doué a I'école, Joseph F. SMITH Jr s’était d’abord destiné a prendre la
reléve professionnelle de son pére. En 1820, alors agé de 14 ans, il partit t6t un matin
du domicile familial et y revint tard dans la journée en expliquant étre allé se retirer
dans un bosquet a proximité de la propriété afin d’y prier Dieu et de Lui demander a
quelle Eglise il devait se joindre. Il prétendit alors que Dieu le Pére et Son Fils Jésus-
Christ, tous deux sous une forme corporelle humaine, lui apparurent ensemble.
Jésus-Christ (Seul identifié par lui & « Jéhovah » / « I'Eternel » / « le SEIGNEUR » dans & :
I’Ancien Testament) lui aurait alors confié que la véritable Eglise chrétienne (« I'Eglise pr|m|t|ve » du
Nouveau Testament) se serait non seulement égarée depuis sa lente transformation vers le
catholicisme romain, mais était demeurée perdue jusqu’a ce jour (rejetant de fait toutes les confessions
protestantes existantes). Jésus-Christ aurait alors promis au jeune SMITH que, s’il Lui demeurait fidele,
il serait I'instrument par lequel la véritable « Eglise chrétienne » serait restaurée pour la fin des temps.
Les paroles de l'adolescent furent accueillies avec une joie toute mystique par les membres de sa
famille qui I'encouragérent alors dans sa nouvelle voie « prophétique ».

En 1830, le jeune SMITH agé de 24 ans fit éditer une compilation de livres sous le
titre général de « Livre de Mormon ». Il le présenta comme la traduction fidele et
divinement guidée (grace a [Iutilisation d’artéfacts appelés «ourim» et
« thoummim » liés dans la Bible au sacerdoce israélite du grand prétre Aaron) de
« Saintes Ecritures » supplémentaires aux livres de la Bible. Pour expliquer I'origine
divine de cet ouvrage, SMITH prétendit que lorsqu’il avait 17 ans, le 21 septembre
1823, il avait regu la visite angélique d’un ancien prophete israélite (compléetement
inconnu par ailleurs) du nom de Moroni. Il lui aurait révélé le lieu ou se trouvait
cachée une compilation de prétendues « Ecritures Saintes » qui n’avaient jusqu’alors
jamais été révélées a I'humanité, mis par écrit par son pere, un autre ancien

75



prophéte israélite (lui aussi completement inconnu par
ailleurs) du nom de Mormon, et gravée par Dieu sur des
plagues en or. SMITH aurait alors trouvé ces précieuses
plaques sur la colline de Cumorah dans I'Etat de New-York.
Ecrits en égyptien réformé, les livres de la compilation
retracaient, outre des enseignements divins, 1020 années
(600 av. J.-C. a I'an 421) de I'Histoire d’une civilisation perdue
ayant vécu dans I'Amérique précolombienne, descendante [ SESSgg i
d’un ancien propheéte israélite (la encore complétement inconnu par ailleurs) du nom de Léhi. CeIU| -ci
aurait fui par la mer la destruction de Jérusalem par le roi de Babylone Nabuchodonosor Il (65™¢ siécle
av. J.-C.) et aurait accosté avec sa famille sur le continent américain. De lui serait issue en Amérique du
Nord cette civilisation disparue, représentée par deux peuples (assimilés a des tribus perdues d’Israél)
appelés les « Néphites » et les « Lamanites ». lls se détournérent de la foi israélite pour la remplacer
par divers polythéismes idolatres et subirent alors une malédiction divine qui aurait foncé leur peau
pour les marquer comme des apostats. lls seraient alors devenus les ancétres de tous les Amérindiens...
Lorsque Jésus-Christ est ressuscité des morts, Il serait apparu a une poignée
de descendants « Néphites » et « Lamanites» pour les convertir au
christianisme, ce qui aurait permis a ces nations rivales de connaitre une
période de paix. Par la suite, ceux des « Lamanites » restés fideles au Christ
aurait eu la peau blanchie comme signe qu’ils n’étaient plus sous la
malédiction divine de leur apostasie ancestrale... La compilation originale,
aujourd’hui perdue, aurait été initialement rédigée, sous l'inspiration divine, par Mormon lui-méme
(un des personnages principaux du récit, issu de cette civilisation perdue et qui aurait vécu entre I'an
311 et 385), et finalisée par son fils Moroni. SMITH présenta donc le « Livre de Mormon » comme
adjoint au canon des Saintes Ecritures, a la suite de la Bible. Cependant, méme si la Bible est considérée
comme « Saintes Ecritures » dans sa forme originale, cette derniére fut considérée par SMITH comme
perdue, et les traductions d’aujourd’hui soupgonnées d’étre corrompues. Le Livre de Mormon seul est
présenté par lui comme des « Ecritures Saintes » dont la « traduction » qu’il a produite est fidéle et
juste. Ainsi naquit en 1830 dans I'Etat de New-York « I'Eglise de Jésus-Christ des Saints des Derniers
Jours » autour de Joseph F. SMITH Ir et sa famille. Comme le Livre de Mormon est la clé de vo(te de
cette nouvelle confession pseudo-chrétienne (clairement hors protestantisme), elle regut tres vite le
surnom de « mormonisme » et ses adeptes celui de « mormons ». Cependant, des la fondation, les
« dirigeants » de cette mouvance ont orienté le développement d’une doctrine officielle a pratiquer
par les fideles qui se montre parfois en contradiction avec le contenu méme de Livre de Mormon.

Deés cette année, la théologie fantaisiste du mormonisme et le coté strictement communautaire de
cette « Eglise » autour de son premier « Président » et « Prophéte » SMITH provoquérent une grande
vague de persécution par les autres communautés. Pour y échapper, les membres de cette « Eglise »
(se considérant comme un peuple a part entiére) fuirent I’Etat de New-York vers le « Far West » (le
grand Ouest nord-américain) a travers |’Etat de I’Ohio jusque dans lllinois ou ils s’établirent en 1838.
D’ailleurs SMITH « révéla » que le « Jardin d’Eden » (le paradis terrestre originel décrit par les récits
imagés de la création du monde dans I'Ancien Testament) était situé plus ou moins dans cet Etat
ameéricain. SMITH et ses fideles y fondirent une nouvelle ville, Nauvoo, ou le
« Président-prophete » se fit élire maire et créa une milice pour protéger ses
fideles et lui-méme. En 1842, SMITH devint Franc-macon et se joignit a une loge,
suite a quoi il annonga se présenter aux élections présidentielles américaines de
1844 avec comme élément phare de sa campagne instaurer aux Etats-Unis un
régime « théocratique » (ou Dieu dirige I'Etat par le moyen de ses représentants
spirituels). C’est la aussi que SMITH commenca a enseigner discretement la
validité actuelle des mariages plurales (polygamies) qui étaient en cours dans le
Proche-Orient antique a I'’époque des récits bibliques de I'Ancien Testament. Il
contracta alors de nouveaux mariages et étendit discretement cette pratique

76



polygame a ses plus proches disciples puis ensuite a 'ensemble de son « Eglise ». En 1844, le journal
local de Nauvoo finit par révéler I'existence de cette pratique dans un article dont les exemplaires furent

] distribués partout dans I'Etat. SMITH fit raser le batiment imprimant le journal et
déclaraillégalement la « loi martiale » dans sa ville. En réaction, le gouverneur de
I’Etat, Lilburn William BOGGS (1796-1860), le fit arréter et mettre en prison avec
I'un de ses freres. Une foule outrée des révélations de polygamie de SMITH et ses
fideles prirent alors d’assaut le centre de détention ou il était captif. Lun des
assaillants I'exécuta par balle. Une nouvelle campagne de persécution des
mormons commenca dans cet Etat.

En 1847, les survivants de la persécution fuirent le Missouri, a pied ou
en chariot, sous la direction du successeur de SMITH nommé Brigham
YOUNG (1801-1877). Au bout d’environ 2 000 km, ils arriverent et
s’établir dans la vallée désertique du « Great Salt Lake » (Grand Lac
Salé) ou ils fondérent sur ses rives « Salt Lake City » (la ville du Lac
Salé). A partir de cette ville naquit en 1896 un nouvel Etat des Etats-
Unis dénommé « Utah » (selon le nom de la tribu amérindienne des :
« Utes » qui habitaient la région). Les Mormons ont persécuté ces Amérindiens pour s’approprier leurs
terres. Ceux qui ne les cédaient pas et ne se soumettaient pas ont été exécutés, le tout justifié comme
une application divine de la malédiction qui a un jour foncé leur peau... En tant qu’Etat des Etats-Unis,
! I"'Utah garantit depuis lors la liberté et la
pluralité religieuse sur son sol mais il s’agit
bel et bien, dans son Histoire et son
&8 développement, d’un Etat originellement et
fondamentalement mormon. Salt Lake City
est dailleurs aujourd’hui encore le centre
religieux mondial du mormonisme, avec en
son sein le Temple principal des Mormons
con5|dere comme une sorte de « Salnt Slege » et de I|eu saint. Sept ans avant la création de I’Etat au
sein de l'union américaine, aprés un long bras de fer diplomatique, le mormonisme dut se résoudre a
réformer certains de ses usages considérés comme illégaux par I'Etat fédéral
américain. Ainsi, le 7 avril 1889, Wilford WOODRUFF (1807-1898), quatrieme
« Président » et « Prophéte » de cette « Eglise », mit fin entre autres a la pratique du
mariage plural (polygamie). En réaction, certaines familles mormones se détacherent
de « I'Eglise » officielle pour continuer ces pratiques en toute illégalité, les considérant
comme faisant partie du vrai mormonisme originel révélé a SMITH et comme tres
importantes dans le développement familial, affectif et sexuel de tout un chacun.
Iy Cette branche minoritaire et confinée dans
I’Utah, dont les adeptes sont dits « mormons fondamentalistes »,
a depuis lors toujours été dans le collimateur des institutions
éthiques et judiciaires de I'Etat de I'Utah et de I'Etat fédéral
américain. En 1951, elle se constitua en organisation ecclésiale
sectaire et devint « I'Eglise fondamentaliste de Jésus-Christ des
Saints des Derniers Jours » (abrégé en anglais par le sigle
« FLDS ») que I'Eglise mormone officielle ne reconnait pas et
considere comme hérétique.

Sur le plan théologique, I'Eglise mormone considére étre dirigée directement par Jésus-
Christ, par la représentation sacerdotale du « Président de I'Eglise » (successeur de Joseph
F. SMITH Jr) qui est proclamé « Prophéte ». l'actuel président, le 18°™ dans la succession,
se nomme Dallin H. OAKS (né en 1932) qui est en exercice depuis 2025. Il est entouré de
onze hommes nommeés par lui « sous l'inspiration divine » et qui constituent avec lui le

77



nouveau college des « Douze apotres du Christ » pour les temps de la
fin. Cette « Eglise » se considére dans son institution méme comme la
seule, unique et véritable « Eglise de Jésus-Christ », toute autre
dénomination dite « chrétienne» (y compris protestante) étant
considérée comme fruit de la « grande apostasie » catholique romaine.
Les mormons croient en une vie spirituelle « pré-mortelle » (avant la
naissance) d’ou Dieu choisit qui doit s’incarner sur terre, de quels
parents, dans quelles circonstances et a quelle époque, pour faire
I'expérience d’une vie charnelle, et avoir l'opportunité d’acquérir les
vraies vertus chrétiennes avant de mourir. U'état de « chute originelle »
est vu comme une etape nécessaire, prévue et voulue par Dieu (Qui aurait donc suscité le péché
originel a dessein) pour que I’'humanité connaisse le bien et le mal et se confronte a I'épreuve de la vie
sur terre. De cette humanité déchue sont issus par baptéme les « enfants d’esprit » de Dieu le Pére (les
« Saints » de I'Eglise primitive et de I'Eglise mormone) accédant a la vie
éternelle. Celle-ci constitue « le Paradis éternel », au Ciel, en attendant le
retour de Jésus-Christ et la Résurrection universelle au dernier jour, tandis
que les autres ames vont dans la « Prison des Esprits ». Se basant sur
I'interprétation personnelle de deux passages bibliques par SMITH, les
mormons qui croient a linstar des catholiques en la «régénération
baptismale » (I'acces au Salut par I'administration du baptéme d’eau). lls
considerent qu’a partir de 8 ans, tout enfant peut et doit étre baptisé. En
paralléle, ils pratiquent le « baptéme des morts », considérés alors comme
convertis au mormonisme a titre posthume, permettant a ces ames
« emprisonnées » de gagner le Paradis éternel.

Le sacrifice de Jésus-Christ a la croix et Sa résurrection ne sont pas
considérés par les Mormons comme le point central de la victoire du
Christ sur le Mal et le départ de la foi chrétienne. Ceci explique
notamment pourquoi le sacrement du « Repas du Seigneur » se prend
chez eux optionnellement et uniquement avec pour espéces du pain
levé et de l'eau. Pour eux, c’est lors de Sa priere au jardin de
Gethsémani que tout fut joué pour la Nouvelle Alliance, car Jésus
aurait été en train de lutter victorieusement contre les « Forces
cosmiques du Mal », sa Passion n’étant en réalité qu’une tentative de
représailles dont Il sortira aussi vainqueur.

Mais les mormons ont une conception spécifique de Dieu. Pour eux, Dieu n’est
pas la « Trinité » telle que définie par le christianisme conventionnel. Il s’agit de
trois personnes de nature divine distincte (soit en quelque sorte une « triade »
ou « trois dieux associés »), unies en pensée et en action (c’est-a-dire formant
un conseil divin si unanime qu’il donnerait I'image d’étre en lui-méme un seul
et unique Dieu). Pour eux cependant, I'Esprit Saint aurait été spirituellement
engendré du Pére (qu’ils appellent « Elohim » qui veut dire « Dieu » en hébreu) avant la Création.
« Dieu le Pére » ou « Elohim » serait aussi spirituellement marié a une
personne divine discréte appelée la « Mére céleste ». De leur union,
« Elohim » aurait ensuite engendré spirituellement « Jéhovah» /
« 'Eternel » / « le SEIGNEUR » qui S’est par la suite incarné en Jésus-
Christ. Les mormons considerent que Dieu, tout en étant supérieur a
toute chose sur tous les plans, n’est pas pour autant parfait en
connaissance et en puissance. Lui aussi, avec le temps et I'expérience,
progresse en connaissance et en puissance, de jour en jour. Il fut un temps ou Dieu n’aurait été pas plus
élevé que la condition actuelle de I'étre humain. Et ils enseignent que I'étre humain en progressant

78



pourrait un jour atteindre la condition actuelle de Dieu, que Dieu aura bien o
entendu trés largement dépassé a ce moment-la. Méme « Adam et Eve »,
figurant les premiers étres humains dans la Bible, sont parfois identifiés par les
mormons a « Dieu le Pére / Elohim » et « la Mére céleste » dans une condition
ancienne toute humaine... Cet état d’humanité pousse tres loin les conceptions
théologiques mormones qui considérent que si « Dieu le Pére » a engendré
spirituellement « Dieu le Fils », c’est aussi Lui sous une forme humaine qui aurait
eu des relations sexuelles classiques avec la vierge Marie pour permettre la
naissance de « Jésus-Christ », forme incarnée de « Dieu le Fils ». Pour le détail
du reste, I'essentiel de la doctrine protestante presbytérienne (sur la priére, la
vie spirituelle et le sacrement du baptéme) y est repris. A cela s’ajoute
o =g I'obligation du repos sabbatique (en plus du culte

_ Wl dominical), le paiement obligatoire de la «dime »
Gy 0 5 (versement de 10% de ses revenus a Dieu via les autorités
.' Ny . ¥ de I'Eglise mormone), linterdiction de consommer la
4 | | F moindre substance potentiellement addictive (drogue,
] A = . tabac, alcool, mais aussi café, thé, boisson énergisante...) et
X I'obligation de participer a «l'ceuvre missionnaire
ki d’évangélisation » (entendant par cette expression la
propagation du mormonisme dans le monde).

Au niveau organisationnel, il existe quatre niveaux
d’administration dans « I'Eglise de Jésus-Christ des
Saints des Derniers Jours » : le niveau général (off|C|ers
et bureaux), le niveau régional (administrateurs), |
niveau local (pieux ou dioceses, paroisses, missions,
districts et branches) et le niveau familial
(responsabilités de chaque membre de la famille sous
I'autorité paternel). Au sommet du niveau général se
trouve un trio présidentiel (symbolisant la triade divine), .
composé d’un « Président de I'Eglise » (et « Prophéte ») et de deux conseillers. Juste en dessous de ce
trio, on trouve le « Collége des Douze apotres » (responsable de la « Saine Doctrine »). Vient ensuite le
« Collége des Soixante-Dix » (responsable de I'évangélisation), et enfin une présidence « épiscopale »
dite de « la Prétrise d’Aaron » (la encore un trio, chargé des affaires temporelles et humanitaires). Ces
derniers supervisent des milliers de ministres du culte (appelés des « prétres d’Aaron ») et d’écoles de
garcons (12 a 18 ans) formant les futurs ordonnés. Au niveau local, un « pieu » ou « diocése » est un
territoire administratif de plusieurs paroisses dirigé par une direction « épiscopale » (toujours un trio,
un président et deux conseillers). Chaque paroisse est dirigée par une équipe « épiscopale » (toujours
et encore un trio, un « évéque » et deux conseillers).

De son c6té, « UEglise fondamentaliste de Jésus-Christ des
Saints des Derniers Jours » (FLDS) ne reprend uniquement
quant a elle, parmi tout ceci, que le niveau familial, en
parfaite autonomie sectaire, sur le plan spirituelle et
éthique. Ce mouvement religieux, clairement identifié a une
secte (au sens de mouvement a dérives sectaires) par les
autorités nationales, a permis a de nombreux leaders
successifs auxquels les adeptes ont accordé le qualificatif de
« prophetes » d’'ordonner, d’organiser et de perpétrer, outre
le délit federal de « polygamie », des crimes de viols conjugaux, d’abandons d’enfant, de mariages
secrets d’adultes a de jeunes filles mineures et d’abus sexuels récurrents sur des enfants (initiations
sexuelles des préadolescentes par un membre masculin de la famille, voire par des préadolescents

79



devant étre tout aussi initiés), le tout accepté par les adeptes comme des dispositions divines normales
au sein de la communauté. L'un de ces leaders, trés charismatiques, Warren Steed Jeffs (né en 1955),
a pu étre arrété, jugé et condamné entre 2007 et 2010.

En conclusion, il faut garder a I'esprit que le christianisme conventionnel (protestant premiérement,
mais aussi catholique romain/oriental et orthodoxe) considére ’ensemble du mormonisme comme
une perversion du christianisme fondamental et donc une hérésie totale. Outre la secte
fondamentaliste qui est aussi rejetée et condamnée par I'organisation officielle, la vie
spirituelle méme des deux Eglises représentatives (officielle et fondamentaliste) les
font souvent percevoir dans les milieux chrétiens conventionnels comme étant des
« sectes » (au sens moderne de « mouvements a dérives sectaires »), méme si I'Eglise
mormone officielle s'acheéte régulierement a prix d’or (investissements diverses) une
certaine respectabilité dans nos pays occidentaux. Pour les protestants
particulierement, les simples faits de juxtaposer des écrits supplémentaires a la Bible
comme « Saintes Ecritures » (3 savoir « Le Livre de Mormon » désormais sous-titré .
« Un autre Testament/Témoignage de Jésus-Christ »), de considérer la « vraie Bible » comme perdue
au milieu de traductions corrompues et de fonder sa foi sur des écrits extrabibliques sont les points
originels qui distinguent a jamais les « mormons » des protestants dont ils n’ont jamais fait partie.
Pour les protestants, les croyances apostates et les déviances des mormons sont imputables a leur
« Livre de Mormon » qui n’est qu’une invention trompeuse du « gourou » Joseph F. SMITH Jr., et ces
croyances et pratiques sont ouvertement condamnées par la Bible elle-méme, utilisée par les mormons
comme un prétexte pour se déclarer « chrétiens ».

C. LES CALVINISMES VAUDOIS ET HUSSITE (A PARTIR DES 12°™ ET 16°™¢ SIECLES)

1. Le mouvement vaudois originel ou « valdéisme »

Encore qu’il existe des désaccords historiques concernant son nom,
celui qu’on nomme aujourd’hui Pierre VAUDES, VALDES ou VALDO
(1140-1217) était un Francais sans doute né a Vaulx-en-Velin
(certainement a l'origine de son nom), en plein Moyen-Age ou
I’'Europe occidentale et centrale était complétement catholique
romaine. Il exercait a l'origine le métier de commergant et fit fortune
a Lyon ou il vint s’établir. Frappé par la mort subite d’'un de ses
camarades lors d’une petite réunion de beuverie, il vécut dans son
accablement une conversion religieuse forte. Au contact de
I’Evangile par des moines, il en développa une interprétation
originale et décida en 1170 de « renoncer pleinement au monde »,
ce qui voulait dire pour lui quitter sa famille, vendre tous ses biens et travailler uniguement qu’a son
Salut. Considérant que I'Evangile n’était pas assez diffusé et connu des croyants de sa région, il entreprit
sans autorisation officielle par les autorités pontificales de traduire et diffuser le Nouveau Testament
en provencal. De son ceuvre de prédication naquit un mouvement catholique laic auquel il donna le
nom de « Pauvres de Lyon », pronant la lecture réguliére des évangiles, une vie de pauvreté et une
évangélisation active des masses populaires.

Les autorités catholiques romaines commenceérent a s’inquiéter de ce mouvement quand il critiqua les
richesses du haut-clergé, les présentant comme scandaleuses vis-a-vis de I'enseignement de I'Evangile.
D’abord protégé par l'archevéque de Lyon Guichard DE PONTIGNY (1116-1181), le mouvement fut
chassé de la ville par son successeur Jean BELLES-MAINS (1120-1204). VAUDES et ses disciples, qu’on
surnommait désormais les « vaudois », s’installerent alors dans les hautes vallées du Piémont et dans
le Lubéron. En 1184, le concile catholique de Vérone les excommunia, tandis qu’en 1215 leur doctrine

80



fut condamnée comme hérétique par le concile catholique Latran IIl. Les vaudois furent des lors
persécutés et massacrés par les autorités catholiques romaines. Alors que ces derniéres pensaient
I'avoir éradiqué, le mouvement vaudois originel se perpétra clandestinement jusqu’au 16°™ siécle.

2. Le mouvement hussite originel ou « hussisme »

Jan HUS ou HUSS (1370-1415), était le fils de pauvres paysans tcheques, né
a Husinec dans le sud de la Bohéme. Il a pu avoir la chance d’étudier les Arts
Libéraux a I'université (catholique) de Prague ou il obtint une licence en 1393
et une maitrise en 1396. En 1400, il fut nommé professeur de théologie et
ordonné prétre. En 1401, il devint a la fois prédicateur a I'église dite « Saint-
Michel » et doyen de la faculté (catholique) de philosophie. De ces années-
Ia, on lui doit un formidable travail de linguiste pour avoir créé le systeme de
lettres dit « diacritique » qui fut ensuite adopté pour transcrire les langues
yougoslaves (le slovéne et surtout le serbo-croate). A partir de 1402, HUS se
mit a lire les ouvrages pré-réformateurs de I'évéque anglais WYCLIF et
commencga a s’interroger sur les conséquences pratiques de l'obéissance au
Christ.

Alors qu’en 1407 le pape Grégoire Xll (1325-1417) ordonnait a l'archevéque de Prague d’interdire la
diffusion et la lecture des theses pré-réformatrices de WYCLIF, Jan HUS hésita entre son allégeance a
I'Eglise romaine et son idéal « wycliffien ». En 1409, il fut nommé recteur (curé permanant) de
I'université (catholique) de Prague. A la « chapelle de Bethléem », il prononga des sermons contre « les
erreurs du catholicisme », dans lesquels il préconisa une Réforme de I'Eglise. Avec d'autres, il précha le
retour & une Eglise apostolique, spirituelle et pauvre. Il soutenait que la Réforme de I'Eglise devait
passer par le pouvoir laic. Ces propos trouverent un écho favorable dans la noblesse qui y vit I'occasion
de s’approprier les biens ecclésiastiques. Dans le méme temps, beaucoup de fideles désiraient renouer
avec I'Eglise spirituelle du 1° siécle dont il était question dans les prédications. HUS se retrouva alors a
la téte d'un mouvement national de Réforme. Il prit publiquement la défense des écrits de WYCLIF,
mais c'est en vain qu'il fit appel au soutien du « pape d’Avignon » Alexandre V (1340-1410) (considéré
ensuite comme antipape) qui ne lui fut d’aucune aide.

En 1411, HUS s’attaqua a la pratique des lettres d’indulgences, a la bénédiction de la guerre par I'Eglise
et aux richesses du haut-clergé. Son pamphlet déclarait « qu'aucun évéque, aucun prétre ni méme
aucun religieux ne peut prendre I'épée au nom du Christ : ils doivent prier pour les ennemis du Christ et
bénir ceux qui le combattent. Le repentir de I'hnomme passe par I'humilité et non par I'argent, les armes
ou le pouvoir. » Son talent d’orateur provoqua malgré lui une émeute durement réprimée. Il fut
cependant accusé par les docteurs de la Faculté d’avoir fomenté ces troubles. Excommunié cette
année-la, il en appela au jugement du Christ qu’il considérait étre une instance inconnue du droit
canonique (catholique romain). Son excommunication, sa condamnation par I'Eglise catholique
romaine pour hérésie, puis sa mort sur le blcher en 1415 lors du concile de Constance, déclenchérent
en réaction la création populaire de « I'Eglise hussite », mais aussi les croisades catholiques contre les
hussites. Ce mouvement survécut au mieux aux répressions jusqu’au 16°™ siécle.

3. Les Eglises calvinistes vaudoises et hussites

Si leurs idées originelles étaient déja trés proches du protestantisme
fondamental, les vaudois et les hussites restaient et demeuraient jusqu’au
16°m¢ siécle des formes atténuées de catholicisme, avec des positions
spirituelles tres personnelles, qui espéraient encore étre un jour reconnues et
| acceptées par une papauté repentie. Mais lors du mouvement de la Réforme,
convaincus par les enseignements protestants, ils sortirent les uns de la

81



clandestinité et les autres de la résistance interne, touchés par les
prédications de LUTHER et surtout de CALVIN. lls adoptérent le calvinisme,
ce qui les fit devenir de vrais protestants. Les vaudois se constituérent alors
en « Eglise réformée vaudoise », tandis que les hussites se constituérent en
« Eglise réformée tchéque » (dont les membres sont appelés des « Fréres
moraves » ou des « Fréres tcheques »). Les uns et les autres exercent depuis
ce temps un calvinisme plutot austére et trés conservateur. On parle a présent de « valdéisme
protestant » et de « hussisme protestant ».

Il ne faut pas confondre I'Eglise réformée tchéque dont les membres sont de véritables hussites, et
clairement protestants calvinistes, avec « I'Eglise tchécoslovaque hussite » qui est née d’un schisme
avec le catholicisme en 1918, date correspondant a I'éclatement de I’'Empire austro-
hongrois et a I'indépendance tchécoslovaque. Cette derniere n’a fait que reprendre
quelques idées réformatrices de HUS (un personnage historique qu’elle jugeait
rassembleur sur le plan national) mais se tint a I'écart autant du protestantisme que
du catholicisme romain. Sur le plan théologique, il s’agit surtout d’une Eglise
catholique modérée et non romaine (indépendante de la hiérarchie pontificale).
Controlée par les autorités communistes dans les années de guerre froide, elle a

o= surtout été utilisée durant cette période pour manipuler la population au nom du
régime populalre Aujourd’hui, elle existe encore et se positionne comme la troisieme confession de la
République tcheque apres le catholicisme romain et le protestantisme historique (luthéranisme et
calvinisme), mais ses fideles n’excedent pas a ce jour 90 000 dmes qui ont en général hérité de leurs
parents leur appartenance a ce mouvement.

D. UANGLICANISME : CATHOLIQUE, PROTESTANTE PUIS PLURALISTE (A PARTIR
DU 16°™e SIECLE)

1. Le schisme anglican : la phase catholique « henricienne »

l’ancienne Eglise catholique romaine en Angleterre (archidiocéses de Canterbury et de York) s’est
certes séparée de la papauté a I'époque de la Réforme/Réformation initiale et de la constitution des
Eglises luthériennes et calvinistes (réformées/presbytériennes), mais il est cependant crucial de
comprendre qu’a l'origine cette Eglise qui est historiquement reconnue comme « protestante » n’est
pas le fruit du ministére d’un Réformateur protestant.

Henri VIII TUDOR (1491-1547) était alors roi d’Angleterre. A I'age de 12 ans,
apres le décés prématuré de son frere ainé, le tres jeune prince héritier s’était
vu contraint par ses parents et la raison d’Etat d’épouser sa belle-sceur de 18
ans Catherine d’Aragon (1485-1536) devenue veuve. Cet «inceste » par
alliance regut de la papauté une justification sous forme de « dispense ».
Couronné roi a 18 ans, Henri VIIl tomba amoureux d’une autre femme, Anne
BOLEYN (1500-1536) qu’il désirait alors épouser par-dessus tout et avec qui il
vécut maritalement depuis 1525 dans la plus grande tolérance de I'Eglise
catholique romaine. En 1529, il demanda I'annulation de son mariage aupres
de la papauté en prétextant que son épouse ne lui avait pas donné d’héritier
male (elle ne lui donna « que » six filles dont une seule avait survécu a [
I'enfance), et en déclarant la nullité de son mariage pour « cause d’inceste » (Catherme étant avant
tout sa belle-sceur). Ce genre de demande recevait généralement, moyennant quelques bonnes
« raisons canoniques », une réponse positive. Cependant, pour éviter de se mettre a dos I'Empereur
germanique Charles Quint, également roi d’Espagne, qui soutenait sa tante Catherine d’Aragon, le pape
refusa cette autorisation en 1531. Furieux de cette décision clairement politique, le souverain anglais

82



notifia a son Parlement et au clergé national qu’il se proclamait « protecteur et chef supréme de I'Eglise
et du clergé d’AngIeterre dans la mesure ou la loi du Christ le permet ». En 1532, apres bien des débats,

le clergé anglais y consentit. Enfin, en 1534, le Parlement entérina cet
état de chose en promulguant un acte de suprématie (surnommé
« 'Acte des Six Articles ») en faveur du roi : « 'Eglise anglicane » était
née. Le terme « anglican » vient du latin ecclésiastique « ANGLICANVS »
et signifie simplement « anglais ». La forme latine, évoluant d’une
forme a l'autre selon les langues modernes, a été conservée pour
désigner ce systéme ecclésiastique et éviter d’utiliser I'adjectif direct
« anglais » pour une Eglise qui s’est vite répandue dans le monde.

Cependant, il n’y eut a ce moment-la aucun changement théologique. D’ailleurs, malgré son caractere
vengeur et les compromis qu’il entretenait vis-a-vis de la morale concernant ses epouses successives,

Henri VIII était trés attaché aux doctrines catholiques romaines. A I'exception

de la reconnaissance de la Bible en tant qu’unique socle doctrinal, ce qu'il
manifesta en facilitant la lecture et la diffusion des Saintes Ecritures sur le sol
anglais (édition 1531 de la traduction de William TYNDALE — 1494-1536 — avec

ASSERTIO
SEPTEM SACRA:
mentorum Aduerfus Mare. Luthe-
rum, H ENR ICO FIII.
Angliz Rege auitore.

v Lushers
bplawicam, Affertionss

ACCEDIT gqugue %)
Epsfeupi conts
PARLISIIS

Apud Guliclmm Desbeys fub Sole
Aurce,vialacobas.

1.4 6 2

Ancien Testament incomplet), il était contre la Réforme
protestante et il s’était méme opposé dans un livre aux
enseignements de LUTHER sur les sacrements. On
pense raisonnablement qu’il avait pris de telles
dispositions positives vis-a-vis de la Bible par simple
tacle a I'intention de Rome. En effet, a la suite de la
publication de son livre, il avait été un temps proclamé
« défenseur de la foi » (catholique) par cette méme Eglise romaine a laquelle il
venait de claquer la porte au nez. Le schisme anglican n’avait donc rien a voir
avec le protestantisme. Dans ses premiéres années, « I'Eglise anglicane » était
« catholique séparée de Rome ».

2. La phase protestante calviniste « édouardienne » et le retour du catholicisme romain

A la mort d’Henri VIII, son jeune fils de 10 ans Edouard VI TUDOR (1537-
1553), né d’un troisieme mariage avec Jeanne SEYMOUR (1508-1537)
morte en couche, monta sur le trone alors qu’il avait regu par ses
précepteurs écossais une éducation protestante calviniste. C’est ce jeune
garcon (avec notamment l'aide des Réformateurs BUCER et KNOX) qui fit
entrer la Réforme protestante dans I'anglicanisme naissant (au moyen
notamment des « 42 articles de foi » qu’il a alors promulgués), au point
de faire de I'Eglise d’Etat une sorte d’Eglise calviniste qui conservait
cependant un systéme administratif archiépiscopal (plus pratique pour

gérer la confession sur le plan de I'établissement
officiel). Sous son régne, I'Eglise anglicane était
donc clairement devenue une Eglise protestante.
Malheureusement pour la Réforme en Angleterre,
ce jeune roi mourut quelques années plus tard en laissant le tréne a sa demi-
sceur, la reine Marie 1°® TUDOR dite «la Sanglante » (1516-1558) qui fit
suspendre l'anglicanisme et rétablir un catholicisme romain pur et dur. Avec la
rage que sa mere Catherine d’Aragon lui avait transmise a I'encontre de tout ce
gue son pere avait entrepris sur le plan religieux, la nouvelle reine fit persécuter
dans son royaume tous les « antipapistes », toute tendance cultuelle
confondue.

83



3. La phase calviniste « élisabéthaine » : une voie cultuelle intermédiaire catholique/protestant

Aprés la mort de cette souveraine tyrannique, sa demi-sceur Elisabeth [°™
TUDOR (1533-1603), fille d’Anne BOLEYN, monta sur le trone, fit suspendre
le catholicisme romain et rétablit définitivement I’Eglise anglicane.
Soucieuse d’unité religieuse en vue d’une vraie cohésion sociale,
Elisabeth I (dite « la Gloriana », « la reine vierge » ou encore « notre
bonne reine Bess ») désirait réconcilier dans une méme Eglise ses sujets qui
suivaient un rituel protestant et ceux qui suivaient un rituel catholique.
Sous une formule de tolérance appelée « Le Grand Ensemble », elle fit
% .. réviser les «42 articles de foi» (il n'y en avait
%ComnlonPl‘ayel‘.% maintenant plus que 39) pour faire de I'anglicanisme
. i / | une sorte de « VIA MEDIA » (voie intermédiaire) entre
| SACRAMENTS. | |5 forme cultuelle du catholicisme et celle du

calvinisme réformé. Sa théologie (les 39 articles) et
sa liturgie de base furent rédigées dans le « Livre de Priere Commune ». En
réalité, I'anglicanisme reprenait a son compte les grandes vérités proclamées par
la Réforme protestante calviniste (ce qui confirma la place de I'Eglise anglicane
dans le monde protestant), mais elle laissait le soin a chaque communauté locale
d’exercer sa foi protestante calviniste, soit de maniére « catholique » soit de
maniére « réformée » (calviniste).

Andd Aitanirifiy atia of e

RITFS wnl CEREMONIES

oT THE

CHURGC H;:
EThe (;H{IH(‘.H rﬁ" 1{.\'(;1.;\Nl);§

FE ALTET

E Ps AL M S of DAV IL

Qisig 1 e Ul o

ooy ook b b

Sur le plan pratique, I'Eglise anglicane se répartit alors en deux grandes ailes rituelles. Les fidéles de la
forme catholique pouvaient fréquenter des paroisses au cérémonial trés proche du rite catholique
romain (la « Haute-Eglise » plutdt fréquentée par laristocratie et les grands bourgeois), tandis que les
fideles de la forme réformée (puis trés calqué sur le presbytérianisme a partir de 1575) pouvaient
fréquenter des paroisses au cérémonial trés proche des usages réformés/presbytériens (la « Basse-
Eglise » plutét fréquentée par les petits bourgeois et les paysans).

Les anglicans de foi réformée/presbytérienne les plus radicaux se
constituérent en paroisses (églises locales/congrégations) dites
« congrégationalistes » (dont I'indépendance ne fut pas tout de
suite proclamée ni reconnue par les autorités anglicanes). Les
membres de ces dernieres communautés étaient surnommés les
« puritains » (c’est-a-dire ceux qui sont purs de toutes formes
catholiques ou qui purifient I'Eglise de toutes formes catholiques).
Persécutés par les anglicans des autres branches, les survivants
fuirent I'’Angleterre notamment vers 'Amérique du Nord.

Plus récemment, dans les années 1960, un mouvement théologique de type
« revivaliste » ou « protestant évangélique » vit le jour dans la « Basse-Eglise »
anglicane sous I'impulsion du pasteur John R. W. STOTT (1921-2011) alors auménier de
la reine Elisabeth Il d’Angleterre, et aujourd’hui encore se maintient tant bien que mal
=¥ . dans un univers religieux désormais « pluraliste ».

4. La phase « pluraliste » : I'anglicanisme moderne a la fois catholique et protestante

l’anglicanisme de la phase « élisabéthaine » (fin 16°™ & début 20°™ siécles) était a juste titre percu par
toutes les confessions dites « chrétiennes » comme une confession clairement protestante, malgré la
forme cultuelle catholique suivie dans la « Haute-Eglise ». Longtemps d’ailleurs, la monarchie anglaise
(anglicane de fait) s’est présentée au monde comme le défenseur international du protestantisme.
Malheureusement, elle I'a souvent manifesté de facon tres maladroite, voire violente, que ce soit dans

84



les missions anglicanes en terres coloniales anglaises ou au travers de guerres contre des puissances
catholiques persécutant les protestants. Sa présence officielle dans le monde colonial britannique trés
étendu a permis a I'ensemble du protestantisme de s’établir durablement et efficacement dans tous
ces territoires qui sont de nos jours constitués de pays indépendants.

Mais dés la fin du 19%™ siécle, un mouvement théologique pro-
catholique initié a I'Université d’Oxford (qu’on appellera par la
suite le « mouvement d’Oxford »), gagna peu a peu toute la
« Haute-Eglise » qui abandonna le calvinisme dés 1939 et ré-
adopta (sans décisions officielles applicables a I'ensemble de la
confession) les doctrines fondamentales catholiques qui avaient
pourtant été abandonnées : le sacerdoce particulier du clergé
(conservant cependant le droit des prétres au mariage qui avait
été acquis sous le protestantisme), 'adoption d’un canon de « Saints », le culte des « Saints » et des
anges, la transsubstantiation, les sept sacrements (selon la définition catholique
du terme) et de nombreux rites liturgiques. Lidée dominante était surtout de
recadrer les débuts de I'anglicanisme comme étant une simple rupture avec la
papauté percue comme illégitime, mais dont la vocation était de perpétuer le
catholicisme lui-méme percu comme I'évolution traditionnelle légitime du
christianisme. Dans le méme temps, suivant une mouvance volontiers qualifiée
d’ultra-libérale, la méme « Haute-Eglise » amena l'autorisation de l'avortement
(contraire aux principes chrétiens), l'ordination des femmes (contraire aux
principes catholiques) et 'admission des homosexuels dans le clergé (contraire
aux principes catholiques et d’une grande partie des protestants).

En réaction, beaucoup de puristes religieux anglicans de la « Haute-Eglise » (tant parmi les laics que les
ecclésiastiques) quittent de nos jours chaque année I'Eglise anglicane pour se joindre a I'Eglise
catholique romaine (conservant leur rituel liturgique anglican avec la bénédiction de la papauté), a
moins de se constituer indépendants de la confession officielle en se présentant comme étant des
« anglicans traditionnels » (conservateurs et antilibéraux). De méme, beaucoup d’anglicans de foi
purement protestante, calviniste historique ou évangélique (qui se retrouvent coincés dans une
« Basse-Eglise » dont l'influence est a présent bien retreinte quant aux décisions générales de la
confession), quittent I'Eglise anglicane pour se joindre a des Eglises entiérement protestantes
(historiques ou évangéliques). Par ailleurs, beaucoup de sociologues religieux considerent
I'anglicanisme actuel (a la configuration inclassable) comme un quatrieme ensemble confessionnel
chrétien indépendant, a coté du catholicisme romain/oriental, de I'orthodoxie et du protestantisme
« proprement dit ». Cette derniere considération est quand méme loin de faire 'unanimité et n’a jamais
été reconnu officiellement. Pour I'instant, I'anglicanisme est percu comme une confession chrétienne
« née d’une rupture intra-catholique », « historiquement protestante » et « théologiquement
pluraliste : catholique / protestant ».

Nous sommes donc aujourd’hui en présence d’une confession « chrétienne » tres

particuliere. Langlicanisme demeure protestant dans ses anciennes

proclamations officielles clairement maintenues par la « Basse-Eglise », mais en

paralléle elle est aussi devenue pluraliste en abritant dans le méme systeme

ecclésial une « Haute-Eglise » aujourd’hui catholique ultra-libérale (on parle

d’anglicans « catholiques » ou « d’anglo-catholiques ») et placée a la téte de

I'Eglise (puisqu’englobant la monarchie et les archevéchés anglais). Dans la

« Basse-Eglise » protestante (ol l'on parle d’anglicans « protestants » ou | HE CHURCH
« d’anglo-évangéliques » au sens « d’anglo-protestants »), on trouve toujours OF ENGLAND
actuellement une aile historique majoritaire (calviniste de type presbytérien) et une petite aile
revivaliste/évangélique dite « stottiste » sur le modeéle « méthodiste » (point abordé plus bas).

85



5. La Communion anglicane : les Eglises anglicanes et I’Eglise épiscopalienne

Du fait du grand passé colonial britannique, I'anglicanisme s’exporta dans le monde et donna naissance
a 34 « Eglises filles » (réparties en zones dites « provinces épiscopales ») qui le professent (la plupart
du temps selon le catholicisme du « mouvement d’Oxford » mais pas toujours selon l'ultra-libéralité
exercée par la « Haute-Eglise » anglaise). On parle alors pour désigner ces

« Eglises filles », qui ne rentrent pas toujours dans le cadre des

répartitions fonctionnelle de « I’Eglise mére » au Royaume-Uni, de

« Large-Eglise », les distinguant ainsi de I'Eglise anglicane britannique ,

appelée historiquement et officiellement: « L'Eglise d’Angleterre ».

« UEglise mére » en Angleterre et ses « Eglises filles » (provinces ; '
épiscopales) a travers le monde sont

membres d'une vaste fédération

internationale appelée « la Communion

anglicane », placée sous l'autorité de I'archevéque de Canterbury qui
en est le « Primat » (I'autorité spirituelle centrale) « au nom du roi
d’Angleterre ». En effet, aujourd’hui encore le souverain britannique
est officiellement a la téte de I'Eglise anglicane « dans la mesure
permise par la loi du Christ », non plus cependant avec le titre
prétentieux de « chef supréme », mais en conservant celui de
« protecteur de I'Eglise et du clergé » (anglicans) méme si ce titre est
surtout honorifique et ne lui confére aucune autorité spirituelle.

Aux Etats-Unis, aprés I'indépendance du pays, les églises locales anglicanes firent d’abord sécession
avec la Communion anglicane car elles désiraient ne pas avoir a reconnaitre un Primat faisant
allégeance au Souverain de I'ancien pays colonisateur. Elles conserverent cependant la foi anglicane de
type « élisabéthain », clairement protestante calviniste et s’exprimant selon deux
rites cultuels, 'un proche du catholicisme romain (Haute-Eglise), 'autre proche du
calvinisme presbytérien (Basse-Eglise). Conservant le systéme administratif
archiépiscopal, cette nouvelle dénomination prit le nom officiel d’Eglise « épiscopale
protestante aux Etats-Unis d’Amérique », appelée également en pratique « I’Eglise
épiscopale des Etats-Unis », dont les membres sont appelés des « épiscopaliens ».
Elle reprit en main les 9 provinces épiscopales du pays et certaines dépendances
directes a Taiwan, en Micronésie, dans les Caraibes et en Amérique latine. Quoi que son sieége central
soit situé a New-York, c’est 'archevéque épiscopalien des Etats-Unis (exercant son ministére a la
cathédrale nationale de Washington D.C.) qui en devint le « Primat ».

Au début du 20°™ siecle, I'Eglise épiscopale des Etats-Unis rejoignit de nouveau, en conservant
I'autonomie de son propre Primat, la Communion anglicane. Au cours du siecle, tout en évitant de se
catholiciser dans le Mouvement d’Oxford, elle devint néanmoins de plus en plus libérale a I'image de
la « Haute-Eglise » d’Angleterre. En 2015, elle I'exprima en brisant allégrement les régles fédératives de
la Communion anglicane, par la prise de décision unilatérale de permettre a son corps ministériel la
bénédiction des mariages homosexuels. En conséquence, le 14 janvier 2016, elle fut suspendue pour
trois ans de ses droits de membres de la Communion anglicane, rétrogradée pour cette durée au statut
de membre observateur. Elle fut réintégrée en 2019.

Il existe aussi, depuis 1990, une « Communion anglicane traditionnelle » (suivant
strictement le « mouvement d’Oxford » originel), dissidente de la Communion
anglicane des suites des résolutions libérales prises par la « Haute-Eglise »
d’Angleterre auxquelles elle s'oppose drastiquement. Elle est placée, depuis lors, sous
I'autorité de I'archevéque de « I'Eglise catholique anglicane d’Australie » (ex-province
dissidente) qui en est le « Primat » (I'autorité spirituelle centrale).

86



E. UN CALVINISME CONGREGATIONALISTE : LE PURITANISME (A PARTIR DES
16°™e ET 17°™e SIECLES)

1. Le mouvement anglican des « puritains »

Lorsque sous le régne d’Edouard VI I'anglicanisme devint une confession clairement protestante
calviniste, une partie considérable de la population anglicane fut gagnée a I'entiére Réforme de CALVIN
qui était préchée par KNOX. Le retour féroce et persécutant du catholicisme romain sous le régne de
Marie ¥ la Sanglante fut vécu par eux comme un véritable traumatisme. Aussi avaient-ils fondé de
grands espoirs sur la reine Elisabeth I¥® qui, dé&s son couronnement, se proposait de rétablir
définitivement I'anglicanisme jusque-la suspendu. Ces croyants supposaient alors que leur confession
reprendrait le chemin d’un calvinisme strict, ce qu’ils attendaient avec ferveur. Cet espoir fut
profondément décu par les réformes religieuses de la souveraine qui établissait son « Grand
Ensemble » et sa révision des « articles de foi » (réduits au nombre de 39). Malgré le maintien d’une
base théologique calviniste commune, I'anglicanisme « élisabéthain » était selon les mots mémes de
la souveraine une « VIA MEDIA » (voie intermédiaire) cultuelle entre le catholicisme romain et le
calvinisme réformé, le tout motivé par le désir politique de retrouver une cohésion sociale anglaise par
une religion nationale unique. Les anglicans voulant vivre un strict calvinisme furent alors contraints
par le pouvoir royal d’intégrer l'aile anglicane prévu pour les accueillir: la « Basse-Eglise » au
cérémonial proche du rite réformé/presbytérien.

Parmi ces anglicans plus protestants que les autres naquit
un mouvement d’opposition au pouvoir royal qui, en
cherchant a influencer le Parlement, visait a opérer une
totale Réforme de I'Eglise d’Angleterre. En 1560, une
controverse concernant les vétements sacerdotaux
(hérités du catholicisme romain dans la « Haute-Eglise »)
leur valut de la part des autres anglicans le surnom
péjoratif de « puritains », c’est-a-dire « ceux qui sont
purs » (de tout artifice catholique) ou «ceux qui
purifient » (du catholicisme). Adoptant fierement
I'appellation, ils ne 'ont jamais pour autant officialisée.

Au 17°™ siécle, la politique royale se durcit contre les puritains qui furent taxés d’indépendantistes
religieux cherchant la sédition avec I'anglicanisme et I'affaiblissement de I'Angleterre. Lopposition
politique entre le Parlement (a majorité pro-puritaine) et le souverain Charles 1°" STUART (1600-1649)
déboucha en 1640 sur une véritable guerre civile qui amena la déposition du roi et 'arrivée au pouvoir
du général Oliver CROMWELL (1599-1658) et de son fils Richard CROMWELL (1626-
1712), sous le titre de « Seigneur Protecteur ». Durant cette période de trouble civil
et de pseudo « république », les efforts puritains s’accentuérent et obtinrent du
Parlement la Réforme de I'anglicanisme vers un calvinisme plus pur a leurs yeux. A la
restauration de la monarchie en 1660, 'anglicanisme « élisabéthain » fut pleinement
restauré, et les puritains traités péjorativement de « non-conformistes »
commencérent a étre durement persécutés par l'autorité royale et les autres
anglicans.

Pour sauver leur vie, beaucoup fuirent le royaume pour les Pays-Bas,
I'Allemagne, la Suisse ou les colonies anglaises d’Amérique du Nord. Parmi eux
se trouvaient les fameux « Peres Pélerins », partis d’Angleterre en 1620 a bord
du « Mayflower », qui accostérent le Nouveau Monde et fonderent la colonie
de « Plymouth » (considérée par les Américains comme le premier vestige de

87



leur nation). Les actuels « WASP » (Américains blancs protestants d’origine anglo-saxonne) se
considerent tous, a tort ou a raison, comme leurs descendants directs.

2. Les Eglises calvinistes congrégationalistes (ou Eglises puritaines)

Une grande partie des anglicans puritains se mit trés tot a I'école du pré-réformateur
John WYCLIF ou WYCLIFFE/ WICLYFF (1330-1384) qui, moins de deux siécles avant la
Réforme (vers 1380), préchait avec virulence contre le sacerdoce particulier du clergé,
la complexité de la liturgie et pour un retour aux sources bibliques. Cet homme, que
ses disciples (les « Lollards ») surnommaient le « docteur
évangélique », avait fait remarquer dans ses préches que les
paroisses chrétiennes étaient bibliquement censées
représenter chacune pour sa part le « Corps mystique » du Christ qu’est I'Eglise
universelle (générale). Or, en 1582, un théologien anglican puritain nommé
Robert BROWNE (1550-1631) avait édité un traité sur le sujet qui affirmait
gu’une église locale (il utilisait le terme courant a I'époque de « congrégation »)
voulant vivre un christianisme conforme au Nouveau Testament devait par le
principe du sacerdoce universel se gérer et se diriger par elle-méme, sans avoir
a rendre compte a une quelconque autorité humaine supérieure. Cette
doctrine fut appelée par la suite « congrégationalisme ».

Les paroisses/congrégations anglicanes de la « Basse-Eglise » dont les membres étaient exclusivement
des puritains ne tardérent pas a s’'opposer a I'autorité du haut-clergé anglican et de la reine Elisabeth I
qu’elles accusaient de vouloir conserver et imposer du catholicisme dans I'Eglise anglicane. Ces
congrégations puritaines se donnérent le nom d’assemblées « congrégationalistes ». La reine et les
autres anglicans préféraient en parler comme étant des paroisses a tendance « séparatiste » ou
« indépendantiste ». Elles furent 'objet de trés fortes pressions puis devinrent la cible privilégiée des
persécutions du 17°™ siécle contre les puritains en général.

Dans la colonie anglaise de « Nouvelle-Angleterre » (en
Amérique du Nord), les paroisses anglicanes des « Peres
Pelerins » de Plymouth, devenues congrégationalistes, s’allierent
en 1648 avec celles voisines de la colonie de la baie du
Massachusetts pour fonder une unique « Eglise calviniste
congrégationaliste » (ou « puritaine »), indépendante de Ia
royauté anglaise et de son archevéque de Canterbury. Cette
Eglise devint officielle dans les deux colonies. Quand I’Angleterre put reprendre en main la gestion
coloniale de ces deux territoires en 1689, seuls les anglicans proprement dits et les « quakers » (un
mouvement libéral dérivant du puritanisme et en marge du protestantisme) furent reconnus comme
« confessions » indépendantes par la couronne. LEglise puritaine fut alors réintégrée dans la « Basse-
Eglise » anglicane mais put vivre une forme d’autonomie tolérée par la couronne et le Primat.

De 1725 a 1750, ce qu’on appela a I'époque le « Grand Réveil » (mouvement de regain de ferveur
spirituel initié par le Réformateur John WESLEY, point abordé plus bas) toucha de nombreux puritains
qui quittérent leurs églises locales « anglo-puritaines » pour rejoindre des églises locales
revivalistes/évangéliques, dénommeées « baptistes » et « méthodistes » (points abordés plus bas),
lesquelles appliquaient une forme de congrégationalisme en rupture claire et consommée avec I'Eglise
anglicane.

'indépendance des Etats-Unis d’Amérique permit aux églises locales puritaines du nouveau pays de

retrouver leur compléte liberté vis-a-vis de I'anglicanisme, ce qui prit cependant plus de temps au
Royaume-Uni. Lunion d’une unique Eglise puritaine reposait sur des chartes communes mais aussi,

88



comme l'indique le qualificatif de « congrégationaliste » (adopté dans sa forme la plus radicale), sur
une reconnaissance parfaite de 'indépendance de chaque congrégation autour de son pasteur. Cette
forme extréme de congrégationalisme amena bien sGr de nombreux schismes et de nombreuses
fusions ecclésiales jusqu’a nos jours ou le puritanisme est a présent représenté aux Etats-Unis par
quatre systémes ecclésiaux distincts: «I’'Union des Eglises Congrégationalistes
Chrétiennes », «les Eglises de la Conférence Conservatrice Chrétienne
Congrégationaliste », « I'Eglise Unie du Christ », « IAssociation Nationale des Eglises
Chrétiennes Congrégationalistes » et « 'Eglise presbytérienne réformée puritaine ». Les %<
églises locales puritaines devenues indépendantes en Angleterre et dans ses autres anciennes colonies,
ainsi qu’une minorité d’entre celles des Etats-Unis, ont opté pour n’appartenir & aucune vaste
organisation ecclésiale, chaque communauté formant a la fois une congrégation et un systeme ecclésial
propre. On les surnomme globalement « les Eglises puritaines libres/indépendantes ».

Contrairement a une idée recue, véhiculée par les livres et le cinéma, les puritains ne sont pas tous
extrémement austéres, s’habillant de noir, ne voulant jamais s'amuser et entretenant une aversion
pour la sexualité vue comme diabolique. Certaines églises locales sont méme trés ouvertes a toutes
ces choses. Cependant, il a existé et existe toujours des communautés puritaines qui suivent plus ou
[ moins cette idée recue et sont devenues emblématiques d’un certain calvinisme
castrateur, pédant et déprimant. D’ou le fait qu’a partir du 19°™ siécle, par la
malveillance de catholiques romains et de protestants presby-luthériens
« libéraux » qui voulaient s‘opposer a cette mouvance austere du puritanisme, le
terme « puritain » devint aussi un adjectif pour qualifier tout ce qui se repose sur
la foi chrétienne dans le but d’instaurer le mode de vie le plus austére ou la morale
sexuelle la plus aiguisée et castratrice. Quand la culture ou les autorités
américaines se montrent sous ce jour, on parle alors volontiers d’Amérique
« puritaine ». De méme, si une Eglise ou un prédicateur a un discours trop
moralisateur, on dira qu’il fait un excés de « puritanisme », etc.

S

3. « Les unitariens » et « les quakers » : deux expressions libérales non protestantes détachées du
puritanisme

Nous abordons ici I'origine de deux mouvements détachés du puritanisme mais dont
I'orientation de départ s’inscrit en porte a faux avec le protestantisme. Ces
mouvements qui ont toujours revendiqué une origine puritaine et donc protestante

et qui se disent « chrétiens» ou « d’inspiration chrétienne » ne sont pas a
proprement parler des mouvements protestants.

Dés le 18°™¢ siécle, le congrégationalisme strict des
puritains permit a deux courants de coexister dans ce
mouvement calviniste. Outre celui des conservateurs qui
sont aujourd’hui les représentants majoritaires de la
confession, il existait a I'époque un mouvement libéral dont
les pasteurs étaient en général membres de la Franc-
Maconnerie et désiraient appliquer a la théologie de leurs
assemblées des pensées faconnées dans les loges
maconniques qu’ils fréquentaient. Ces congrégations
libérales commencérent alors a professer le déisme qui
consistait a dire que la Bible n’est qu’une approche humaine d’'un Dieu qui ne peut pas étre saisi
véritablement, la certitude Le concernant reposant sur le fait qu’ll existe et qu’ll a tout créé (Grand
Architecte). Aujourd’hui, il n‘existe plus d’assemblée puritaine proprement déiste. Il s’agit plutét de
petits courants de pensée libéraux qui existent minoritairement dans une catégorie de croyants au sein
de la confession.

89



Dés le 18°™¢ siécle, il existait aussi parmi ces puritains libéraux une vague ultra-libérale qui préchait une
approche de Dieu comme étant un Etre sans la moindre contrainte, la Bible n’étant 1a que pour
véhiculer les éléments de sagesse développés par les anciens croyants juifs et chrétiens primitifs. Les
congrégations qui suivaient cette voie finirent par donner du crédit a I’'hérétique de I'’Antiquité nommé
ARIVS (Arius) et a ceux qui le suivirent dans I’Histoire comme SERVET. C’est ainsi que les églises locales
représentatives de ce courant devinrent plus ou moins « ariennes », c’est-a-dire « antitrinitaires ». Leur
théologie déclarait que Dieu ne saurait étre une « Trinité ». Dans ce que les chrétiens conventionnels
appellent ainsi, ces croyants-la ne décelaient que « le Pére » (Jéhova) comme étant vraiment I'unique
Dieu en une seule et unique personne. « Le Fils » n’était qu’'un homme dont I'ame préexistait avant Sa
naissance et Qui avait été « engendré » au sens de « créé sans péché a I'image de Dieu ». Il vint sur
terre comme Messie pour amener I’Evangile et accomplir une ceuvre de rédemption a la croix. « L'Esprit
Saint » n’était quant a Lui qu’une simple désignation poétique de I'unique Dieu (Jéhova). Ce Dieu/Pére
ne vouerait a I'Enfer que les personnes non repentantes condamnées pour un crime par les autorités
humaines de leur pays, mais amenerait tous les autres (croyants ou non) au Paradis. Il n‘exigerait pas
de morale particuliére mais Il pronerait une morale universelle que le croyant se devalt de respecter et
de maintenir dans la politique de ce monde. On remarque de :
suite que les doctrines fondatrices préchées par ce mouvement
sortent du cadre du protestantisme et méme du christianisme
conventionnel. C’est pourquoi ces églises locales ariennes et
ultra-libérales furent expulsées des systémes ecclésiaux
puritains en 1825 et forment depuis lors un
mouvement « d’inspiration chrétienne » qu’on = e
Yy désigne comme « unitarien » (par opposition a « tr|n|ta|re ») De méme, les
congrégations « unitariennes » ne sont pas reconnues par le protestantisme ni le
christianisme conventionnel en général. Dées le schisme, elles se sont réunies pour
former une organisation ecclésiale non protestante a laquelle elles ont donné le nom
« d’Association Unitarienne Américaine ».

Une autre célébre expression libérale détachée du puritanisme débuta en
Angleterre en 1648. Il s’agissait d’'une dissidence dans le mouvement
congrégationaliste (puritain) originel au sein de la « Basse-Eglise »
anglicane, dirigée par le prétre/pasteur George FOX (1624-1691).
s'opposa au consensus religieux et politique anglican («le Grand
Ensemble » élisabéthain) en proposant une nouvelle approche qui se
voulait plus rigoureuse de la foi chrétienne, désirant supprimer les
ministeres et le principe liturgique. Les membres de ce mouvement se
surnommerent eux-mémes « Les Saints », « Les Enfants de la Lumiére »,
« Les Amis de la Vérité » puis enfin « Les Amis ». La
persécution de tous les puritains par le pouvoir
royal les amena a fuir le pays et a s’établir dans les
colonies nord-américaines ou ils s’enracinérent
dans I'Etat de « Pennsylvanie » (Forét de Penn), fondé par un notable de leur
communauté nommé William PENN (1644-1718). « Les Amis » développérent
ensuite une théologie tres particuliére qui les tient aujourd’hui bien a I’écart du
protestantisme conventionnel. En effet, méme si une large branche
d’inspiration sincerement protestante (et qui se dit « évangélique ») a su
remettre la Bible plus ou moins en avant, la branche majoritaire, en rupture
claire avec le protestantisme, considere plutot que la foi chrétienne n’est pas
obligée de se fonder sur la seule Bible qui n’est pour elle qu’un pale reflet de la vérité. Ces dernlers
considerent que Dieu doit s’expérimenter personnellement au travers de Son Esprit Qui inspire
directement la foi et les doctrines et Qui peut dans certains cas prendre possession du corps du fidéle
(Son temple) pour le faire exécuter sous transe une danse spirituelle collective.

90



lIs s‘organiserent tres t6t en un systéme ecclésial non protestant qu’ils nommerent « La Société des
Amis », caractérisé par I'absence totale de profession de foi et de toute structure hiérarchique. Pour
« Les Amis », la croyance religieuse appartient a la sphere personnelle et non ecclésiale. Chacun est
libre de ses convictions que leur confession ne prétend pas diriger. Le concept de « lumiére intérieure »
est cependant partagé par la plupart d'entre eux, quelle que soit la signification tres diversifiée donnée
a ces mots... « Les Amis » se reconnaissent tous culturellement comme des « chrétiens » (et pour ceux
d’inspiration protestante qui se disent « évangéliques » c’est plus évident) mais ils peuvent étre en
pratique des « croyants », des « agnostiques », des « athées » ou méme des « déistes ». C’est lors d’un
proces contre leur fondateur que leur fut donné par le juge le surnom péjoratif de
« quakers » signifiant « trembleurs » (FOX ayant demandé au tribunal de « trembler »
devant son Dieu). Aujourd’hui, ce mot est largement employé pour les désigner, et
« Les Amis/quakers » eux-mémes |'utilisent dans le langage quotidien. lls 'ont méme
rajouté entre parentheses dans leur dénomination officielle et sur leur logo associatif.

3. LA REFORME RADICALE : LES PROTESTANTS DITS
« EVANGELIQUES »

Les Eglises primitives du Nouveau Testament ne sont pas décrites par
la Bible ni par I'Histoire comme étant « multitudinistes » mais
clairement « professantes ». Ca signifie que les tout premiers chrétiens
ne considéraient pas le Salut de leurs dmes/esprits comme résultant
d’une tradition familiale et rituelle, encore moins d’un établissement
politique officiel, mais bien de I'écho de leur foi personnelle. C’'est ce
qui ressort d‘ailleurs de l'enseignement de Jésus-Christ lorsqu’ll
S’adressait a un notable religieux juif nommé Nicodéme (en hébreu
« Nikdamon), I'encourageant a, selon les traductions possibles, « naitre
d’en haut » ou « naftre de nouveau ».

Lenseignement biblique de I'ap6tre Paul vint ensuite éclairer cette démarche
en détaillant les étapes. D’abord, le pécheur doit prendre conscience de son
péché qui le sépare désespérément de Dieu. Ensuite, il doit reconnaitre son
péché devant Dieu. Puis, il doit accepter I'ceuvre de Salut accompli par le
Christ a la croix en « confessant » (manifestant/déclarant publiguement) gu’il
Le reconnalt comme son Sauveur personnel et son Seigneur. C’est alors que
I’Esprit Saint (ou Saint-Esprit) vient habiter en lui et que cet homme (ou cette
femme) est désormais « justifié » (reconnu juste) devant Dieu. Il (ou elle)
accede ainsi au Salut obtenu par le Christ a la croix au prix de Son corps livré et de
Son sang versé. C’est a partir de la que la personne « née d’en haut/de nouveau »
(régénérée par I'Esprit Saint/Saint-Esprit) peut prétendre étre véritablement
« chrétienne », c’est-a-dire étre un vrai « disciple du Christ », un « enfant de Dieu »
par adoption en Jésus-Christ. Aprés quoi, le chrétien véritable se doit de
« discipliner » son mode de vie pour refléter la sainteté de Dieu en lui. Il n’est et ne
sera jamais parfait sur cette terre, mais il peut tendre a cette perfection en
progressant a son rythme de jour en jour. C’est pourquoi il peut aussi étre désigné
comme un « saint », au sens biblique de « mis a part pour Dieu/consacré a Dieu ».

Lenseignement initial des premiers Réformateurs va clairement dans le sens de cette foi
« professante » incarnée par une libre et authentique « conversion de cceur » devenant le moteur
d’une « vie renouvelée » et consacrée a Dieu. Ce sont les alliances politiques (sans doute rendues
obligatoires par la situation pré-réforme du 16°™ siécle) et la sécularisation de la foi protestante

91



historique qui ont fait que les confessions directement nées de leurs ministeres soient devenues de
plus en plus « multitudinistes » et « magistérielles » avec le temps. Or, en paralléle et renforcée par le
temps, c’est la réaffirmation stricte de cette base qui constitue le cceur méme de ce qu’on appelle
aujourd’hui le « protestantisme évangélique », le « christianisme évangélique » ou « I'évangélisme »,
ce qui constitue la base identitaire des églises dites anciennement « revivalistes » et de nos jours
« évangéliques ». On parle méme pour elles de « Réforme radicale » par opposition a la Réforme
devenue « magistérielle ».

A. UEVANGELISME ANABAPTISTE ET NEO-ANABAPTISTE (A PARTIR DU 16°™
SIECLE)

1. Les racines zwingliennes de I'anabaptisme, la premiére confession revivaliste/évangélique

Dans la Suisse du 16°™ siécle, alors que ZWINGLI commencait a
réformer I'Eglise qui allait devenir plus tard avec CALVIN la premiére
Eglise « calviniste » de I’Histoire, certains des pasteurs de cette
nouvelle « Eglise réformée de Suisse alémanique » la jugeaient
irrémédiablement compromise avec la politique du monde, sans
avoir retenu les lecons de la « Chrétienté » catholique. Le premier
d’entre eux a marquer la rupture, et que I'Histoire retient étre le
Réformateur fondateur de la nouvelle confession qui en naitra, se
nommait Conrad GREBEL (1500-1526), un important commergant du
canton de Zurich qui s’était opposé a ZWINGLI voulant maintenir un
culte liturgique inspiré plus ou moins de la messe catholique (avec ce
p TN qu’il  percevait comme tous les abus
1| théologiques sous-jacents) ainsi que le
« pédobaptisme » (terme théologique qui
désigne l'usage du baptéme des nouveau-
nés et des jeunes enfants). En 1523, en
collaboration avec un étudiant universitaire en langues bibliques (hébreu,
araméen et grec koiné) nommé Felix MANZ (1498-1527), il marqua la
séparation avec I'Eglise « zwinglienne » en créant un groupe ecclésial (on
parle de « fraternité ») dit des « Brethren» (mot germanique signifiant
« Fréres »), appelés en francais les « Fréres Suisses ». Plus tard, d’autres
pasteurs (comme du c6té francophone Guillaume REBLIN et Georges
CAJACOB) leur emboitérent le pas et créerent d’autres « fraternités » a la fois
distinctes sur la théologie, la sensibilité spirituelle ou encore Iapproche du temporel
(politiqgue/militaire), et cependant en communion sur un objectif fondamental commun : retourner
purement, simplement et littéralement a la pratique chrétienne primitive telle que percue dans le
Nouveau Testament, et en toute indépendance d’un moindre pouvoir temporel (politique et militaire)
ne devant pas faire d’ingérence.

Ces « fraternités » si hétéroclites se distinguérent rapidement de I’Eglise catholique romaine mais aussi
des Eglises protestantes luthérienne et « zwinglienne » comme une mouvance chrétienne protestante
qui ne reconnait pas la validité spirituelle du pédobaptisme. Elle mettait communément en lumiére le
fait que le baptéme chrétien ne peut légitimement étre administré qu’aux disciples du Christ « sur
profession de leur foi » (on parle alors de « crédobaptisme »). Or un tel disciple étant quelqu’un qui
s’est converti personnellement a son Maitre et Le reconnait en toute dme et conscience comme son
Sauveur et son Seigneur, il ne peut s’agir que de personnes ayant pleinement la capacité de choisir en
bonne intelligence, sans contrainte physique, morale ou affective, ce qui excluait pour eux les nouveau-
nés, les jeunes enfants et les adolescents.

92



2. Uanabaptisme primitif face a la persécution

Les membres de ces « fraternités » organisérent alors des P
campagnes d’évangélisation au cours desquelles ils baptisaient
les adultes qui se convertissaient personnellement au Christ,
quand bien méme ils avaient déja été baptisés dans le
catholicisme romain lorsqu’ils étaient bébés ou jeunes enfants.
En conséquence, les catholiques les surnommeérent de fagon |
méprisante les « anabaptistes » (terme signifiant littéralement |
« re-baptiseurs »), ce qu’ils consentirent a reprendre eux-
mémes avec beaucoup de fierté. En théologie, le terme
« anabaptisme » en est venu a désigner la tendance théologique visant a baptiser exclusivement des
adultes, quitte a les « re-baptiser » suite a un baptéme d’enfant considéré comme invalide.

Les « fraternités » anabaptistes partageaient aussi en commun une forme de dévotion fervente
caractérisée par une foi vivante, faite d’une relation personnelle entre Dieu et le chrétien, laquelle
s’exprimait par la recherche d’une piété intérieure (invisible pour les hommes mais récompensées par
Dieu) de préférence a la piété extérieure qu’offrent les apparences religieuses. La recherche de cette
piété ne pouvait s’élaborer que sur la seule base d’'une étude spirituelle approfondie des Saintes
Ecritures. Cette caractéristique anabaptiste (et plus tard « revivaliste/évangélique » en général) est
celle qui inspira le pasteur luthérien SPENER dans l'initiation de sa mouvance luthéro-calviniste dite
« piétiste » (point abordé plus haut).

Dans leur recherche d’indépendance religieuse vis-a-vis de l'autorité temporelle (politique et militaire),
les anabaptistes partageaient en commun la décision de ne pas se soumettre aveuglément aux Etats
dans lesquels ils s’étaient étendus (des territoires du Saint-Empire dont la Suisse et le nord de I'ltalie),
ce qui constitue la premiére évocation historique d’une volonté de séparation entre « I'Eglise » (la
religion) et I'Etat. lls voyaient certes ces autorités temporelles comme établies par Dieu pour le
maintien de l'ordre, mais ne leur accordaient pas de valeur concernant le domaine de la foi. Or,
prévalait dans cette période ce qu’on désignait par cette expression latine : « CvIvVS REGIO EIVS RELIGIO »
(littéralement « Tel roi, telle religion »). Selon ce principe, si un prince-électeur allemand ou un autre
dirigeant politique était adepte d’une religion (catholique, luthérienne, zwinglienne, etc.) alors les
SUJetS de son principat étaient tenus d’intégrer la religion de leur prince (point de départ du
multitudinisme protestant historique). C'est la qu’une fraternité particuliere et
minoritaire d’anabaptistes, formée autour d’un ancien luthérien devenu un temps
= pasteur « zwinglien », Thomas MUNTZER ou MUNZER (1489-1525), tenta de former son
propre régime politique qui serait de type « théocratique » (Dieu seul dirige la nation au
moyen de Ses ministres du culte). En Rhénanie (Allemagne), ce mouvement de sédition
plutét belliciste prit méme une ampleur considérable sous le nom de « théocratie de
Mdantzer ».

Or, les adeptes de la « théocratie de Mintzer » formaient aussi la seule fraternité anabaptiste a
exprimer du bellicisme, se sentant la légitimité de défendre par les armes son pseudo « nouveau
régime » politique et spirituel. Toutes les autres fraternités anabaptistes (soit la grande majorlte de la
confession) pronaient quant a elles, a I'instar des Réformateurs »
GREBEL et MANZ, une non-violence radicale. Pourtant, des
représailles fondirent sur toutes les fraternités anabaptistes qui
connurent un vent violent de persécution par les autorités
politiques catholiques, mais aussi par les autorités politiques
luthériennes et zwingliennes. Et en effet, LUTHER et ZWINGLI
ignoraient presque tout de ces « fraternités », ne les voyant que
par le filtre des rapports subjectifs des princes devenus protestants

93



qui associaient systématiquement I'anabaptisme & ladite « rébellion de MUNTZER ». Convaincus que
tous les anabaptistes prénaient la mutinerie et I'anarchie qui ne sont pas des valeurs chrétiennes, les
deux Réformateurs historiques exprimérent aux princes protestants leur soutien spirituel dans le
combat anti-anabaptiste. Les quelques survivants d’un véritable massacre fomenté par ces princes
furent dispersés. Ce fut la fin de ce qu’on appelle aujourd’hui I'lanabaptisme primitif. LUTHER exprima
plus tard, en comprenant sa méprise, un véritable sentiment de culpabilité pour avoir soutenu ces
représailles sanglantes.

3. Le néo-anabaptisme dans son expression « huttérite »

Les survivants dispersés de la persécution anti-anabaptiste tentérent souvent en vain de ressusciter le
mouvement originel. Des associations cultuelles éphémeres dites « néo-anabaptistes », issues
d’anciennes « fraternités » décimées et dispersées, apparurent un temps puis disparurent a leur tour.
Parmi ces associations, I'une reprenait I’'héritage d’une fraternité anabaptiste originellement fondée en
1527 dans la région autrichienne du Tyrol. Son fondateur, Jacob HUTTER ou HUTER/
HUETER (1500-1536), est né dans la localité sud-tyrolienne de Moos-Palu. Lorsque
les persécutions anti-anabaptistes s’étendirent au Tyrol en 1529, les membres de la
fraternité des « Huttérites » s’étaient progressivement retirés dans la région de
Moravie (pres de la Boheme) ou ils furent plus ou moins tolérés par une partie de
la noblesse des 1533. C’est entre le Tyrol et la Moravie, entre 1529 et 1535, que
HUTTER développa une théologie anabaptiste pronant la stricte non-violence,
méme en cas de légitime défense, mais aussi la mise en commun des biens de la
communauté. En 1536, la persécution s’était étendue a la Moravie et, la méme
année, HUTTER et l'essentiel de sa communauté furent exécutés. Quelques survivants vinrent
s’installer aux Pays-Bas, en conservant comme langue culturelle et cultuelle un dialecte allemand
propre a ces familles originaires du Tyrol et désormais désigné comme « huttérien ». La version
traditionnelle de la Bible conservée jusqua nos jours par cette Eglise protestante
revivaliste/évangélique, dite « néo-anabaptiste huttérite », est une traduction dans ce dialecte réalisée
a partir de la version grecque des Septante (pour ’Ancien Testament) et le Texte Regu dit « majoritaire »
(pour le Nouveau Testament) (point abordé en annexe).

Des Pays-Bas, les huttérites migrérent entierement vers I'Amérique du Nord. On les retrouve
essentiellement aujourd’hui au Canada (pour les deux tiers) et aux Etats-Unis, quoi que des minorités
marginales se soient aussi installées en Amérique latine (principalement au Mexique, en Bolivie, en
Colombie et en Argentine) ou elles sont souvent identifiées a tort comme « mennonites » (point abordé
plus bas). Enfin, une autre minorité marginale est aussi née récemment en Allemagne.

n TR \_ Les huttérites vivent toujours en communauté fermée,
autour d’une activité essentiellement tournée vers
I'agriculture et I'élevage. lls pratiquent encore la stricte mise
en commun des biens de chagque membre et pronent
toujours la stricte non-violence, méme en cas de légitime
défense. On distingue aujourd’hui deux catégories de
huttérites: les «vieux huttérites» et les « nouveaux
huttérites ». Les premiers (représentés par
des groupes nommeés les « Schmiedeleut »,
: - les « Lehrerleut », les « dariusleut » et les
« prarreleut ») sont les descendants directs des communautés huttérites du 16°™
siecle. Les seconds (représentés par des groupes nommés les « Briiderhofer », les
« Juliusleut », les « Owa-leut » et les « Nigerialeut ») sont les descendants de
communautés beaucoup plus récentes fondées en 1920 par Eberhard ARNOLD (1883-
1935) a Sannerz, dans la région de Hesse (Allemagne).

94



4. Le néo-anabaptisme dans son expression « mennonite »

Lancien prétre catholiqgue Menno SIMONS (1496-1561), né d’une famille de
paysans a Witmarsum (en Frise aux Pays-Bas), avait quitté sa fonction ecclésiastique
en 1536. Il avait été gagné par les idées théologiques anabaptistes portées par des
survivants de la persécution (issus de I'ancienne fraternité des « Melchiorites »), qui
étaient venus se réfugier aux Pays-Bas. Son église locale et lui-méme étant
persécutés a leur tour par les autorités établies, SIMONS (surnommé « le frere
Menno »), résista tant bien que mal en préchant a la suite de GREBEL, de MANZ et
des premiers fondateurs de I'anabaptisme la non-violence. Dans le méme temps, il
critiqua la démarche aventureuse et de son point de vue non biblique de I'ancien
mouvement de la « théocratie de Mintzer » qui avait déclenché en son temps la persécution. Son
église locale clairement devenue « néo-anabaptiste » constitua alors la premiére communauté
« mennonite » de I'histoire, point de départ d’'une certaine multiplication.

Cette nouvelle Eglise protestante revivaliste/évangélique,
dite « néo-anabaptiste mennonite », est a ce jour la seule de
sa confession a avoir conservé un usage ecclésial qui ne soit
pas proprement de I'ordre de la communauté fermée ou du
clan familial, mais bel et bien de celui de la formation
ecclésiale classique. On retrouve le néo-anabaptisme
mennonite (ou « mennonitisme ») toujours bien présent au
Pays-Bas et dans toutes les régions limitrophes du Rhin mais
il s’est aussi étendu dans le reste du monde.

5. Le néo-anabaptisme dans son expression « du Vieil Ordre »

Le pasteur « zwinglien » Jakob AMMAN (1644-1730) fut en son temps le
fondateur d’une « fraternité » anabaptiste primitive dite des « Ammanites » sur
le territoire du canton suisse de Berne. Survivants de la persécution anti-
anabaptiste, des ammanites vinrent s’installer en Alsace (principauté-électorat
allemande) dans la ville de Montbéliard ol ils tentérent de former une
association cultuelle « néo-anabaptiste » fondée sur les enseignements de leur
pére spirituel AMMAN. Rejoignant un temps I’Eglise néo-anabaptiste mennonite
en expansion, ils se répandirent dans I'Ouest du Saint-Empire romain germanique, sous la désignation
allemande de « Brudern» (Fréres), en conservant toujours leur héritage cultuel proprement
« ammanite ». Or AMMAN enseignait un anabaptisme traditionnel, clanique et qui voyait toute
modernisation comme diabolique. En 1693, n’arrivant pas a s’entendre avec les mennonites sur le sujet,
les « Brudern » (ou néo-anabaptistes « ammanites ») choisirent de se séparer de I'Eglise mennonite
conventionnelle pour former une mouvance indépendante. Elle est désormais dite du « Vieil Ordre »
(selon une expression dAMMAN), et ses fondements théologiques devenus aujourd’hui traditionnels
furent posés des 1696 dans la ville alsacienne de Sainte-Marie-aux-Mines.

La multiplication et le particularisme des anabaptistes du « Vieil Ordre » leur valurent une certaine
discrimination en Allemagne et ils migrerent vers les Pays-Bas. De |3, par voie maritime, ils profitérent
des vagues migratoires néo-anabaptistes (« huttérites » et « mennonites ») vers la colonie britannique
du Canada pour s’y expatrier intégralement dans I'espoir d’y fonder des territoires proprement néo-
anabaptistes du « Vieil Ordre ». Au 17°™ siécle, une partie d’entre leurs communautés canadiennes
s’étendit alors aux Etats coloniaux britanniques qui allaient former au siécle suivant les Etats-Unis
d’Amérique. La, les Américains les surnommerent les « Amish » (dénomination anglaise formée sur le
nom d’AMMAN), ce qui demeure encore aujourd’hui I'appellation courante des communautés néo-
anabaptistes américaines du « Vieil Ordre ».

95



Les anabaptistes du « Vieil Ordre » sont caractérisés par leur
fixation traditionnelle sur le mode de vie des 16°™ et 17°™m¢
siecles, voyant toute modernité (électricité, motorisation,
technologie) d’'un mauvais ceil. A la base, ce mode de vie est
méme obligatoire pour rejoindre ou demeurer dans la
communauté. Chez les Amish particulierement, les
adolescents atteignant 17 ans ont ainsi I'obligation de faire
un tour hors de la communauté sur la durée d’un an afin
d’observer les modes de vie extérieurs (ce qu’ils appellent :
« Rumspringa », c’est-a-dire plus ou moins « Saut|llage/Decouverte »), apres quoi |Is sont tenus de faire
le choix de réintégrer la communauté et son mode de vie (conversion) ou de se retirer définitivement
(excommunication). Depuis la fin du 20°™ siécle, il semble que cet ancrage (non motivé sur le plan
biblique) s’assouplisse au contact des autres confessions évangéliques mais surtout de I'Eglise
évangélique mennonite américaine qui exerce a présent une influence grandissante sur ces
communautés en perpétuelles prise de conscience du monde extérieur.

B. UEVANGELISME BAPTISTE (A PARTIR DU 17°™ SIECLE)
1. John Smyth : Réformateur initial du baptisme

John SMYTH (1570-1612) était un orphelin anglais né a Sturton le Steeple dans
le Nottinghamshire. Elevé par des croyants de la « Basse-Eglise » anglicane, il
suivit la voie du ministére du culte et fut ordonné « prétre/pasteur » anglican
en 1594. Peu apres son ordination, SMYTH exprima ostensiblement son désir
tres puritain de revenir a une pureté biblique de la foi chrétienne, se détachant
de toutes les dérives catholiques survenues postérieurement. |l ne partageait
cependant pas le point de vue ultra-fondamentaliste de nombreux puritains et
conservait une position trés modérée sur de nombreux sujets. En 1606, il
commenca a précher contre I'établissement « élisabéthain » de I'anglicanisme
qui conservait dans la « Haute-Eglise » anglicane une religiosité catholique, et
il fut assez virulent contre I'assujettissement de I'Eglise anglicane a la couronne.
En 1607, sa paroisse rompit avec les autorités anglicanes et se constitua en « église congrégationaliste
indépendante » (donc « puritaine ») accueillant aussi quelques réfugiés mennonites venus du
continent. Dans le cadre de la persécution anti-puritaine, l'autorité royale finit par disperser la
communauté de SMYTH. Se sentant en danger de mort, le pasteur se joignit a un groupe de puritains
en fuite et vint s’exiler a Amsterdam, en Hollande, ou il prit la téte d’une assemblée d’exilés puritains
anglais.

Sur place, il fut mis en contact avec des communautés mennonites et fut profondément touché par le
message de fond néo-anabaptiste concernant la conversion personnelle, le baptéme des croyants
(crédobaptisme), ainsi que l'interprétation zwinglienne du sacrement du « Repas du Seigneur » (vu
comme un simple mais illustre mémorial en opposition a la transsubstantiation catholique et Ila
consubstantiation luthérienne, marquant méme un moindre degré de mysticisme que dans le
mémorial du calvinisme réformé/presbytérien). Comme il exprimait toujours des réserves concernant
d’autres aspects de la théologie mennonite, SMYTH préféra ne pas se joindre directement a cette
dénomination. En Réformateur, il introduisit la théologie de base du mennonitisme (ce qu’on
appellerait aujourd’hui « I’évangélisme ») dans son église locale tout en s’alignant par ailleurs sur la
théologie et I'organisation calviniste congrégationaliste (puritaine). En 1609, cette église locale devint
ainsi la toute premiére pierre d’'une nouvelle confession protestante qui ne cessera pas de s’étendre :
le « baptisme ».

96



Sur le plan théologique, le terme « baptisme » désigne le fait de n‘administrer le baptéme qu’a ceux et
celles a qui I'église locale reconnait la conversion personnelle et qui sont donc en mesure de professer
(manifester/déclarer publiguement) leur foi. La nuance qui la différencie de « I'anabaptisme » est que
le baptéme n’est pas réservé qu’aux adultes (selon les criteres socio-culturels d’un pays ou d’un autre)
et peut étre administré a certains adolescents voire certains préadolescents, dans la mesure ou |'église
locale discerne en eux la maturité suffisante pour professer une foi personnelle dissociée de I'influence
de leur entourage immédiat, comme par exemple leur
famille. Cette pratique du baptéme (par immersion totale),
qui était celle des premiers chrétiens, a été par la suite
adopté par la majorité des revivalistes/évangéliques.
N’ayant aucun référent ministériel au-dessus de lui,
SMYTH se donna lui-méme le baptéme (car il ne l'avait
précédemment recu que bébé selon le pédobaptisme
anglican) et fit ensuite baptiser (ou « re-baptiser » selon la
vision catholique qui confondait volontiers a I'époque
baptisme et anabaptisme) les membres de son assemblée.

Vers la fin de sa vie, SMYTH était toujours en contact avec des « anciens » (pasteurs) mennonites qui
introduisirent chez lui un doute théologique concernant la validité du baptéme qu’il s’était lui-méme
administré. Entre temps, le baptisme s’était rapidement étendu dans les Pays-Bas et en Belgique. Cette
confession étant de type « congrégationaliste » (pronant I'indépendance des congrégations/ paroisses/
assemblées/ églises locales), SMYTH s’opposa en 1611 au reste des pasteurs baptistes alors qu’il tentait
de faire entrer dans sa théologie une approche mennonite plus stricte. Mais lorsqu’il commenca a
exprimer des doutes concernant l'authenticité biblique méme du sacrement du baptéme, I'ensemble
du mouvement baptiste, Bible en main, préféra se mettre a bonne distance de son fondateur. SMYTH
et certains de ses paroissiens intégrerent alors une communauté mennonite ol I'ancien Réformateur,
n’exergant plus aucun ministere, mourut de maladie I'année suivante.

2. Thomas Helwys : Réformateur effectif du baptisme

Thomas HELWYS (1550-1616) était un propriétaire terrien anglais né a
Gainsborough. En 1593, il laissa la gestion de sa propriété a un ami de son pére
défunt pour faire des études de Droit a Londres. En 1595, outrés par la
persécution anti-puritaine, son épouse et lui-méme décidérent d’ouvrir leur
maison pour les puritains traqués et se lierent d’amitié avec le prétre/pasteur
anglican SMYTH qui exprimait des idées puritaines dans ses préches. Gagné par
ses idées, le couple HELWYS devint membre de la congrégation de SMYTH et en
fut bientét un pilier. En 1608, un an aprés la dispersion de la communauté,
HELWYS vint s’exiler a Amsterdam en Hollande pour rejoindre le pasteur SMYTH
alors a la téte d’une église locale puritaine dont les membres étaient des Anglais
en fuite. C'est la qu’il fut ordonné pasteur. En 1609, il seconda SMYTH dans la formation officielle du
baptisme qui connut alors un développement phénoménal jusqu’a la frontiere avec la France.

En 1611, lorsque d’'un commun accord SMYTH fut mis a distance par les autres pasteurs baptistes pour
avoir nié l'authenticité biblique du sacrement du baptéme, HELWYS fut désigné par les mémes
ministres du culte pour prendre la succession de SMYTH dans I'ceuvre de Réforme baptiste. En 1612,
le nouveau Réformateur considérant ne pas devoir se dérober a I'opposition et la persécution dans son
pays d’origine, rentra en Angleterre pour fonder a Spitalfields la premiéere église locale baptiste anglaise
dont il devint le pasteur et qui constitua son centre de Réforme. C’est la qu’il écrivit des ouvrages clés
qui donnérent la base théologique du mouvement originel baptiste qu’on appelle aujourd’hui « le
baptisme général ».

97



La méme année, HELWYS tenta de présenter le fondement biblique de la foi
chrétienne au roi d’Angleterre Jacques |I*" STUART (1566-1625), qui était aussi
Jacques VI d’Ecosse, dans un écrit intitulé « Une courte déclaration sur le
Mystere de I'iniquité » qui incriminait le « brownisme » (les idées extrémes du
puritain Robert BROWNE), le « puritanisme » (dans son intransigeance religieuse
et son excés de congrégationalisme) et le «catholicisme romaine »
(particulierement son systeme clérical et son allégeance a la papauté). Dans ces

.._r“ - -\‘r e o "'\ * =y
ASHORT
DECLARATION

of the miftery of iniquity.

Ter. §1.6.

Flee out of the midft of Babell , and deliven *
everyman hisfoale , be riot defiroped in hig .
mlll!:;e: ﬁxl!\wllil\nimdlh

ver
=l T

Hofex 16 12
" Sow toyou felvesin zight coufnes,, redpe 1
afier the meafure of mercie, bmkuprﬂll

o
pages il pointait aussi du doigt I'ingérence royale en matiére de foi et il pronait et
la stricte liberté religieuse de ﬁ
chaque sujet en Angleterre. On :
. N , ; l‘unﬁ [LIEN |
devait a Ila volonté au & #
souverain en place de cette époque I'excellente

traduction de la Bible en anglais dite « Authorised
Version » (« Version autorisée », sous-entendu
« faisant autorité dans
la théologie et la lecture publique de I'Eglise anglicane ») ou « King
James Version » (« Bible du Roi Jacques » selon une appellation
protestante américaine devenue internationale), publié en 1611 (et
révisée en 1982 sous le nom de « New King James Version », c’est-a-dire
« Nouvelle Bible du Roi Jacques »), laquelle est restée a ce jour la version
traditionnelle de référence de toutes les confessions protestantes
anglophones. Pour étayer son argumentation, HELWYS rappela au Souverain qu’il n’était qu’'un homme,
mortel comme tous les autres, n’ayant aucun pouvoir légitime sur les ames de ses sujets. Piqué au vif,
le roi fit enfermer HELWYS qui mourut en prison deux ans plus tard. Cette tentative infructueuse fit
quand méme du Réformateur I'un des premiers défenseurs publics au monde de la liberté religieuse.

Par voie coloniale, le baptisme toucha 'Amérique du nord
ou, grace aux ministéres d’un ancien pasteur puritain passé
au baptisme, Roger WILLIAMS (1603-1683) et son
collaborateur John CLARKE (1609-
1676), s’implanta dans la colonie
anglaise de Rhodes Island. De 13, le
baptisme devint aussi au cours du 19%™¢
siecle la confession protestante la plus
représentée démographiquement aux Etats-Unis d’Amérique, la communauté
baptiste américaine étant aujourd’hui la plus nombreuse au monde. Dés le 17¢™
siecle, le baptisme se répandit aussi dans toutes les autres colonies anglaises.

Sur le continent européen, la branche originelle hollandaise sema également cette
confession protestante revivaliste/évangélique dans les pays avoisinants. En France,
il s'implanta dés 1820 grace aux ministeres d'anciens pasteurs réformés passés au
baptisme, Jean DEVISME (1760-1819) et Henri PYT (1796-1835). De nos jours, le
baptisme  frangcais est représenté par deux
dénominations : la « Fédération des Eglises Evangéliques
Baptistes de Frances » (FEEBF, aussi dite « Fédération
Baptiste ») et « I’Association Evangéliques d’Eglises <‘:|/\

. == Baptistes de Langue Francaise » (AEEBLF, aussi dite

« Association Baptlste »). Sur le plan international, le baptisme est actuellement présent aux quatre
coins du monde au travers de diverses Eglises dénominationnelles (dont certaines n‘ont pas
automatiquement repris I'étiquette directe de « baptiste »). Vue dans cette perspective large, exaequo
avec le « pentecotisme » (point abordé plus bas), cette confession rassemble ainsi de nos jours la
majorité des protestants évangéliques de la planéte.

98



3. Les deux branches du baptisme : le « baptisme général » et le « baptisme réformé »

Le mouvement de base du baptisme (branche originelle), parti des écrits fondamentaux d’"HELWYS,
constitue donc le mouvement initial (et toujours fortement majoritaire) de la confession. Par
différentiation avec l'autre mouvement baptiste, on lui a par la suite donné le nom de « baptisme
général ». Ce mouvement ne dépend pas d’une profession de foi particuliere mais prone au contraire
une constante Réforme de la foi baptiste en fonction des découvertes théologiques faites dans
I'enseignement biblique.

Au cours du 17¢™ siécle, quelques églises locales baptistes d’Angleterre exprimérent un
' certain attachement a la théologie puritaine (clairement calviniste), désirant cadrer leur
" foi baptiste pour qu’elle en conserve les grandes lignes envers et contre tout. En 1677,
elles firent rédiger collectivement une profession de foi d’inspiration puritaine (la
.4 « Confession de foi baptiste de Londres ») appelée a se conserver telle quelle, laquelle
fut officiellement adoptée en 1689. Ceci marqua la naissance d’'un mouvement baptiste
d’expression fortement « calvinienne » (branche puritaine), appelé depuis lors
2« baptisme réformé ».

La distinction entre baptisme général et baptisme réformé n’est en rien un frein a la collaboration

baptiste dans une méme alliance confessionnelle d’églises. Ce n’est que I'évocation d’une différence de

sensibilité théologique. La confortable majorité des églises locales baptistes du monde (générales et

réformées comprises) est aujourd’hui membre de « I'Alliance Baptiste Mondiale » :

(en anglais « Baptist World Alliance »), une plateforme fédérative qui permet la ' B

coordination de l'action internationale baptiste, sa visibilité mondiale et sa a W
- A

représentation officielle auprées des autorités politigues nationales et
internationales.

4. Une dénomination détachée du baptisme et rattachée a I'adventisme : le « baptisme du Septieme
Jour »

Il est important de faire ici mention d’'un mouvement qui fut « baptiste » a I'origine mais dont la
théologie s’est éloignée de I'identité baptiste de base : le « baptisme du Septieme Jour ». La premiére
église locale représentative de ce mouvement fut fondée en 1617 a Mill Yard en Angleterre. Les
membres étaient d’anciens puritains passés au baptisme général cette année-la en suivant les
prédications du Réformateur HELWYS. Cependant, dans les années 1620, cette congrégation reprit a
son compte les enseignements d’une « fraternité » anabaptiste primitive, dite des « Sabbatistes », qui
se développa en Suisse avant la persécution anti-anabaptiste sous les ministeres des pasteurs Andreas
FISCHER (1480-1529) et Oswald GLAIDT (1480-1545). Or, ces deux pasteurs mettaient un accent
excessif sur 'eschatologie (la théologie des fins derniéres) et préchaient que le repos sabbatique était
toujours une obligation cultuelle dans I'exercice d’une foi chrétienne authentique.

Conservant I'étiquette de « baptiste » (témoignage du maintien du baptéme des croyants en mesure
de professer leur foi ou « crédobaptisme »), cette église locale fut le point de départ d’'une nouvelle
dénomination qui ne cessa d’adopter par la suite des points de vue théologiques essentiels de
« I'adventisme » (point abordé plus bas), lesquels le maintiennent aujourd’hui a I'écart des branches
conventionnelles baptistes (générales et réformées). Avec le temps, de nombreux dissidents des Eglises
adventistes vinrent grossir les rangs et influencer la théologie de ce qu’on appelle désormais « I'Eglise
baptiste du Septieme Jour ». De faible démographie, cette dénomination finit par se
rattacher clairement a la confession évangélique adventiste en 1863, date de la
premiere « Conférence Générale Adventiste » a laquelle elle participe désormais
régulierement. Elle partage de trés nombreux points communs avec la dénomination
majoritaire de la confession qui porte le nom « d’Eglise adventiste du Septiéme Jour ».

99



5. Les approches baptistes de I'action de I’Esprit Saint : entre charismatiques et cessationistes

De naissance, le protestantisme a toujours laissé la place aux manifestations spirituelles de I'Esprit Saint
(ou Saint-Esprit). Cependant, n'ayant jamais été codifiées dans une théologie officielle avant la toute
fin du 19%™ siécle, elles sont toujours restées marginales et considérées comme caractéristiques de
certains mouvements de réveils a leur départ. On en retrouve discretement dans les témoignages écrits
de grands Réformateurs comme LUTHER et CALVIN (sans qu’elles soient nécessairement comprises
ainsi). Il y a également des témoignages qui en font allusion régulierement lors des « assemblées du
désert » (les grands rassemblements clandestins des Huguenots lors de la persécution par l'autorité
royale de France au 17°™ siécle).

Le « pentecttisme » (point abordé plus bas) a été la premiére confession revivaliste/évangélique a
codifier ces « dons spirituels » (ou « charismes ») dans une théologie officielle. Or, cette confession est
historiquement issue a la fois du « méthodisme » (point abordé plus bas) et du baptisme. Ces deux
derniéres ont d’abord mal accueilli cette premiére vague « charismatique/pentecétisante » (qui s’est
alors constituée en confession indépendante), remettant en doute son authenticité biblique. Elles
développérent en commun avec d’autres confessions revivalistes/évangéliques une contre-théologie
qui présentaient les « charismes » dans ce mouvement comme étant supposés d’origine diabolique et
visant a rendre la foi chrétienne plutot superficielle.

Mais depuis les années 1960, |'exercice des dons spirituels (ou
« charismes » (sous la méme forme que dans le pentecétisme ou sous
des formes plus modérées) a fait sa réapparition dans le baptisme en
créant une mouvance interne dite « pentecdtisante ». Elle n’existe
que dans la branche générale ol sa démographie est a ce jour trés
confortable. Les autres baptistes généraux ainsi que tous les baptistes
réformés demeurent a ce jour « cessationistes» (croyant en la
cessation du charismatisme biblique dés le 2°™ siécle et demeurant « non-charismatiques »). Rares
parmi ces derniers ceux qui donneraient aujourd’hui une origine supposée diabolique a la
manifestation actuelle des dons charismatiques (décrite plutét comme une sensibilité spirituelle
différente), mais ces croyants n’en demeurent pas moins méfiants, critiques et distants les concernant.

C. UEVANGELISME METHODISTE (A PARTIR DU 18°™ SIECLE)
1. Le mouvement anglican formé par John et Charles Wesley

John WESLEY (1703-1791) et Charles WESLEY (1707-
1788) sont nés en Angleterre, a Epworth dans le
Lincolnshire. lls étaient les quinzieme et seizieme fils
du prétre/pasteur anglican et organiste Samuel
WESLEY (1662-1735), recteur (c’est-a-dire vicaire du
prétre/pasteur principal) de leur ville natale. John et
Charles WESLEY étaient étudiants a [l'université
d’'Oxford et y exprimaient une foi anglicane dite
« anticonformiste » (c’est-a-dire de forte inspiration
puritaine). C’est dans cette université en 1720, sous l'influence du prétre/pasteur anglican George
WHITEFIELD qui luttait contre le développement d’une pensée anti-doctrinale, que John WESLEY fonda
une « fraternité » (groupe d’étudiants reconnu officiellement par 'administration universitaire) auquel
il donna le nom de « Holy Club » (« Groupe de Sainteté » ou « Saint Groupe ») et dont le but était de
rassembler ses membres a heures fixes pour prier et faire des « exercices spirituels » (lecture et étude
de la Bible, échanges sur le théme de la foi, etc.). Charles WESLEY s’y joignit mais, devant le manque

100



de crédibilité du groupe (que les autres étudiants raillaient en les surnommant « les méthodistes »,
c’'est-a-dire a leurs yeux ceux qui prient méthodiquement), il finit par fonder sa propre fraternité en
1727. Les deux groupes fusionnerent en 1729 et la nouvelle fraternité adopta le nom officiel de
« groupe méthodiste d’Oxford ».

Dipl6mé en 1724, John WESLEY fut ordonné prétre/pasteur anglican en 1728. De méme, Charles
WESLEY fut diplomé en 1731 et ordonné prétre/pasteur anglican en 1735. Aprés un voyage commun
dans les colonies anglaises d’Amérique du Nord (dont la Géorgie), ils rentrérent au pays ou leurs
chemins différérent légérement. Les deux fréres étaient d’accord pour une Réforme protestante plus
approfondie dans I'anglicanisme et pour un travail spirituel et politique vers la fin définitive de cette
forme ecclésiale « élisabéthaine » qui donnait lieu a tant de confusion cultuelle et théologique. lls
étaient aussi d’accord sur le fait que les anglicans devaient s’éloigner d’une pratique traditionnelle du
christianisme qui serait sans engagement personnel, et qu’ils devaient connaitre un véritable réveil
spirituel qui les rapprocherait d’'une authentique vie de foi. Cependant, Charles WESLEY voulait une
Réforme en douceur qui prendrait le temps d’étre reconnue, adoptée et poursuivie par les autorités
anglicanes, tandis que John WESLEY était plutot partisan de la Réforme la plus radicale possible, au
risque de créer un schisme dans l'anglicanisme.

Bon gré mal gré, les deux freres travaillerent ensemble a fonder des églises locales anglicanes qu’ils
géraient sur le plan théologique dans un mouvement interne désormais dit « méthodiste ». Lorsque
Charles WESLEY mourut en 1788, il fut enterré en grande pompe selon les rites anglicans de la « Basse-
Eglise ».

2. Le schisme inévitable de John Wesley : la naissance de la confession méthodiste

John WESLEY fut le véritable Réformateur du méthodisme. Son
désir de Réforme radicale prit trés tot la forme de préches et de
livres théologiques qui se fondaient sur la théologie des « Freres
Moraves » (Réformés tchéques/Hussites) en y intégrant des bases
revivalistes/évangéliques provenant de l'anabaptisme primitif et
du baptisme réformé. En 1784, John WESLEY prit sur lui d’'ordonner
prétres/pasteurs anglicans deux « évangélistes » (annonciateurs
publics de I'Evangile) qui appartenaient & son mouvement
méthodiste. N’étant pas « évéque » anglican, cet acte non prévu par le droit canonique anglican
constituait en soi une sorte de déclaration de schisme mais ne fut pas immédiatement interprété
comme tel par les autorités anglicanes.

Aprés la mort de son frére en 1788, John WESLEY déclara publiquement l'indépendance

confessionnelle du « méthodisme ». L'existence de précédentes scissions (puritaine et baptiste) valut a

la nouvelle confession une reconnaissance officielle quasi-directe par les autorités anglaises (politiques

et anglicanes) qui ne désiraient plus entrer en conflit religieux inutile. Par différenciation avec ses

futures branches dites « calvinienne » et « salutiste » (points abordés plus bas), cette branche
historique issue directement de la Réforme de WESLEY est aujourd’hui
généralement dite « méthodiste traditionnelle », et beaucoup plus rarement
« méthodiste wesleyenne ». Sa plus grande dénomination représentative est
appelée « I'Eglise Méthodiste Unie » (appelée en France « I’Union de I'Eglise
Evangélique Méthodiste »).

Le méthodisme (avec toutes ses branches confondues) est dans sa théologie de base clairement
revivaliste/évangélique (nécessité d’une conversion personnelle au Christ et d’une vie spirituelle de
consécration/sanctification) mais il conserva 'usage calviniste réformé/presbytérien du pédobaptisme
comme signe de la couverture spirituelle des parents/tuteurs chrétiens sur leurs enfants. Selon la

101



perspective théologique méthodiste, ce baptéme ne deviendrait cependant valide qu’avec une
« naissance d’en haut/nouvelle naissance » qui donnerait alors lieu a une « confirmation » publique
des engagements du baptéme par le croyant préadolescent, adolescent ou adulte. Cette distinction
rituelle notable avec les autres confessions évangéliques lui vaut parfois aujourd’hui d’étre groupé par
les sociologues religieux parmi les confessions protestantes « historiques » (magistérielles et
multitudinistes), ce qui ne correspond pas a son identité évangélique clairement professante et en
volonté de séparation avec le moindre pouvoir politique.

Les prédications méthodistes allérent jusque dans les colonies anglaises nord-
américaines ou les fréres WESLEY s’étaient déja rendus. De nouvelles églises locales
méthodistes virent le jour et la confession se répandit dans tout I'empire colonial
britannique ainsi que dans le reste du monde. Ceci provoqua un réveil dans toutes
les dénominations protestantes existantes (surnommeée « Le Grand Réveil »). On
parlait alors déja de réveil « évangélique » au sens originel de « conforme a
I’Evangile », ce qui associa davantage ce terme au revivalisme protestant. On se
rappelle que bien plus tard le mot « évangélisme » a remplacé ce terme dans I'usage.

George WHITEFIELD (1714-1770) était un prétre/pasteur anglican de la « Basse-
Eglise » qui exprimaient une foi anglicane dite « anticonformiste » (c’est-a-dire
- d’inspiration puritaine). Il était particuliérement opposé & la monté dans I'Eglise
| anglicane au 18°™ siécle du « latitudinisme », une pensée philosophique qui était
hostile a toute fixation doctrinale confessionnelle (percue comme du dogmatisme) et
qui prénait un anglicanisme rationaliste et moraliste. Enseignant a I'université
el  d'Oxford, ses prédications inspirérent fortement les freres WESLEY qui y étudiaient et
qui fondérent en 1729 la fraternité estudiantine dite « groupe méthodiste d’Oxford »
auquel WHITEFIELD se joignit par la suite. Il suivit alors particulierement le prétre/pasteur John WESLEY
dans son mouvement anglican « méthodiste » jusqu’au schisme de la nouvelle confession en 1788.

Cependant, dés I'indépendance confessionnelle du méthodisme, les pasteurs WHITEFIELD et WESLEY
s‘opposerent sur la doctrine de la « prédestination ». WHITEFIELD accusait WESLEY de s’opposer a
I'approche calviniste sur le sujet en rejoignant une certaine pensée a ses yeux « arminienne » qui se
répandait d’ailleurs dans la « Haute-Eglise » anglicane. WESLEY enseignait que Dieu jugeait les ames
selon leur totale libre-arbitre et en fonction de leurs ceuvres dans la foi (agissements, rites, etc.). Ainsi,
ces ames seraient sauvées par grace au moyen de la foi, dans la mesure de bonnes ceuvres découlant
de cette foi et accomplies selon un total libre-arbitre. En réalité, WESLEY (comme aujourd’hui une
grande partie des croyants calvinistes et une majorité des croyants évangéliques) reprenait bien la
doctrine biblique de la prédestination, mais en la percevant plutét comme un « plan de salut » d’'une
part (« I'Eglise » vers la félicité éternelle) et un « plan de damnation » d’autre part (« le monde » vers
la perdition éternelle), deux « destinations » fixées d’avance (prédestinations) mais librement choisies
par les croyants en fonction de leur foi ou non en Jésus-Christ et en Son sacrifice a la croix.

Ne voulant rien entendre, WHITEFIELD et son église locale se séparéerent de la branche traditionnelle
du méthodisme et fondérent un mouvement méthodiste dit « calvinien », alliant le méthodisme a une
pensée calviniste stricte de la « prédestination des ames », laquelle parle d’un destin fatal ou chaque
étre humain est soit condamné d’avance a la perdition éternelle (et ne se convertira Jamals au Chrlst)
soit réservé d’avance pour la félicité éternelle (et se convertira au Christ avant sa mort
en rejoignant le cercle restreint des « choisis/élus »). « LEglise méthodiste
calvinienne » est une dénomination tres minoritaire dont beaucoup d’églises locales
sont aujourd’hui situées dans le Pays de Galles (une des quatre composantes du
Royaume-Uni), ou cette Eglise a son siége central.

102



4. Le salutisme : forme humanitaire et militaire de méthodisme fondée par William Booth

William BOOTH (1829-1912) était le fils d’'un pauvre entrepreneur de magonnerie.
Né & Nottingham, il fut élevé dans Ianglicanisme de la « Basse-Eglise » mais
changea de voie a 13 ans quand son pere lui fit quitter I'école pour travailler chez
un préteur sur gage de confession méthodiste. Son employeur I'impressionnait
beaucoup par sa droiture et sa générosité. Le jeune BOOTH fut encouragé par lui a
lire énormément afin de palier au raccourcissement de ses études. Il devint ainsi
un véritable autodidacte, tant dans le domaine de I'écriture que dans celui du
discours. Sa pensée théologique s’affina également au fil de ses lectures et
s’enracina davantage dans le méthodisme. Durant son service militaire, BOOTH se
montra un soldat a l'aise, obéissant et discipliné. Cependant, il ne choisit pas la carriere militaire méme
si 'organisation drastique de I'armée lui plaisait énormément. Revenu a la vie civile, il entreprit des
études de théologie.

Ordonné pasteur méthodiste en 1860, BOOTH opéra son ministere dans les quartiers pauvres de l'est
de Londres en pleine révolution industrielle ou il fut sensibilisé a la misére, notamment en la recoupant
avec sa propre expérience de vie. Trés vite, il fut outré de voir les « marxistes » (futurs socialistes et
communistes) utiliser le dénuement des gens pour leur imposer une idée socio-politique et les éloigner
de la foi chrétienne. Il fonda alors en 1865 ce qu’on appela la « Mission Chrétienne », [ \] L5
une Eglise méthodiste organisée sur le modéle militaire (grades, uniformes, discipline, &
etc.). Il s’agissait d’allier une Eglise méthodiste traditionnelle (avec le but d’amener au
Salut toute ame qui le désirerait) a des ceuvres humanitaires au bénéfice des sans-abris
et des laissés pour compte. BOOTH était ainsi gradé « Général ». Si la nouvelle Eglise
n’était ouverte qu’a ceux qui embrassaient la foi méthodiste, I'ceuvre proprement y
humanitaire fut trés vite ouverte a toutes les bonnes
volontés protestantes quelle que puisse étre leur
dénomination. Sa devise devint : « Soupe, Savon, Salut ». En
1878, la Mission Chrétienne fut rebaptisée « LArmée du
Salut » dont les membres sont spécifiguement appelés en
général des « salutistes», et beaucoup plus rarement
« méthodistes salutistes ». La forme associative proprement
humanitaire est toujours ouverte a toutes les bonnes dmes
protestantes quelles qu’elles soient.

g »,

5. Les approches méthodistes de I'action de I’Esprit Saint : présence d’'une minorité charismatique

Comme pour le baptisme (voir ce point précédemment abordé), l'approche théologique des
méthodistes concernant l'action de I'Esprit Saint a été en partie impactée par le « pentecotisme »
(point abordé plus bas) qui a été la premiére confession revivaliste/évangélique a codifier les « dons
spirituels » (ou « charismes ») dans une théologie officielle. Or, nous rappelons que cette derniére
confession est historiquement issue du méthodisme et du baptisme. Ces deux dernieres ont d’abord
mal accueilli cette premiere vague (qui s’est alors constituée en confession indépendante), remettant
en doute l'authenticité biblique de ses expériences spirituelles. Elles développérent en commun avec
d’autres confessions revivalistes/évangéliques une contre-théologie qui présentaient les charismes
dans ce mouvement comme étant supposées d’origine diabolique et visant a rendre la pratique de la
foi chrétienne superficielle.

Mais depuis les années 1960, I'exercice des dons spirituels (ou « charismes »), sous
une forme plus modérée que dans le pentec6tisme, a refait son apparition dans le
méthodisme en créant une petite mouvance interne. Elle n‘existe que dans le
méthodisme traditionnel/wesleyen mais reste un mouvement bien minoritaire. La

103



grande majorité des autres fideles de la branche originelle (a I'image des branches calvinienne et
salutiste) sont demeurés « cessationistes » (ou « non-charismatiques »). Comme pour leurs
équivalents baptistes, rares parmi eux ceux qui donneraient aujourd’hui une origine supposée
diabolique a la manifestation des dons charismatiques (décrite plut6t comme une sensibilité spirituelle
différente), mais ces croyants n’en demeurent pas moins tout autant méfiants, critiques et distants les
concernant.

D. UEVANGELISME ADVENTISTE (A PARTIR DU 19%™e SIECLE)

1. William Miller, un fer de lance du « Réveil Interconfessionnel »

William MILLER (1782-1849), né a Pittsfield dans le Massachussetts, était I'ainé des seize enfants d’un
vétéran de la révolution américaine devenu fermier. Sa mere était fille de pasteur et I'avait élevé dans
le baptisme général. Dans son adolescence cependant, MILLER lisait énormément de livres humanistes
et fréquentaient de jeunes « déistes » (croyants en un Dieu unique insaisissable et impossible a
connaitre vraiment) dont les parents étaient notablement des francs-magons. Ces derniers lui
inculquérent I'idée selon laquelle la Bible n’était qu’un livre strictement humain et dépassé. Devenu
adulte, il vint s’établir comme fermier dans la ville de Poultney ol ses affaires prospérerent au contact
de l'intelligentsia « déiste » qui 'amena a intégrer la franc-maconnerie locale. Durant la guerre de 1812
contre le Royaume-Uni, il fut alors promu capitaine de milice puis capitaine d’armée réguliére.

Les atrocités de la guerre, le comportement dépravé de ses amis francs-magons et déistes ainsi que
celui trés digne de soldats revivalistes/évangéliques remirent sérieusement en doute ses certitudes
déistes et son allégeance a la franc-magonnerie. MILLER quitta alors cette « société secréte », vint
s’installer a Low Hampton et fréquenta de nouveau une église locale baptiste générale, cherchant a
étudier sérieusement la Bible. En 1816, il en vint a la conclusion qu’elle était bel et bien la Parole de
Dieu inspirée a des hommes.

Or, nous étions aux Etats-Unis dans une période particuliere de [I’Histoire
protestante. Les soubresauts de la Révolution francaise avait poussé beaucoup de
lecteurs assidus de la Bible a essayer de comprendre ol cet événement historique
se situait dans le cours prophétique du temps. Beaucoup considérerent alors qu’on
était a I'aube de la « Parousie » (vieux terme théologique désignant le retour en
gloire du Christ prophétisé dans le Nouveau Testament) et calculérent sur la base
d’éléments tirés du livre biblique de Daniel et de celui de 'Apocalypse la date de ce
retour. Les dates avancées allaient de 1840 a 1847. Dans son enthousiasme a étudier
la Bible, MILLER fut pris dans cette mouvance, qu’on appelait «le Révelil
Interconfessionnel » car il touchait des milieux appartenant a toutes les confessions protestantes sur
le sol américain. Ses calculs personnels en vinrent a annoncer la Parousie pour 1843/1844. |l acheva
ses études de théologie et fut ordonné pasteur baptiste.

A partir de ce moment, le pasteur MILLER devint un fer de lance du « Réveil
Interconfessionnel » et répandit ses idées qui furent relayées par d’autres
pasteurs, des baptistes mais aussi des méthodistes et des puritains. Le
mouvement constitué fut appelé a la longue le « millerisme » (c’est-a-dire
« théologie de Miller ») et organisé par le pasteur puritain Joshua HIMES (1805-
1895). Ce mouvement interconfessionnel ne chercha pas a rompre avec les Eglises
dont ses membres étaient issus, mais l'opposition grandissante des autorités de
chacune donnait alors chaque jour des raisons théologiques pour une telle
séparation. En 1844, le Christ n’étant pas revenu, ce fut ce quon appela « la
Grande Déception ». Beaucoup de « milleristes » quittérent alors le mouvement.

104



2. Les petites Eglises adventistes

Les milleristes restés fideles au mouvement, apres avoir cherché a justifier bibliquement mais
vainement « la Grande Déception », comprirent progressivement que les temps fixés n‘appartiennent
gu’a Dieu seul et qu’ils devaient renoncer a calculer la date de la Parousie tout en s’y préparant, et pour
leur part trés activement. Lopposition devenue trés forte des autorités de leurs Eglises respectives les
pousséerent alors a s’en séparer. lIs utiliserent les enseignements de William MILLER comme un acte de
Réforme et tenterent ainsi de s’organiser en systéme ecclésial. lls se désignerent eux-mémes comme
étant des «adventistes» (du latin signifiant « qui attendent Iavénement », c'est-a-dire
« lI'intronisation »), un adjectif théologique qui désigne a la base le fait de croire au retour du Christ
pour I'établissement final de son Régne/Royaume, ce qui est généralement un trait commun a toutes
les confessions chrétiennes mais qui devint le coeur de « I'adventisme ». Sur le plan du Salut, les
adventistes sont héritiers a la fois du baptisme, du puritanisme et du méthodisme. lls sont
revivalistes/évangéliques quant a leur affirmation de la nécessité d’une conversion personnelle
librement choisie des chrétiens.

A l'origine, trois mouvances coexistérent dont les deux premiers sont « Les Adventistes Spiritualistes »
et « Les Adventistes d’Albany ». Le premier mouvement fondé en 1845 mais réellement organisé en
1885 (qui soutenait que Jésus était bien revenu en 1844 mais régnait de fagon invisible au Ciel) ne
survécut pas au début du 20°™ siécle. Le deuxiéme fondé en 1845 3 la suite de HIMES (qui soutenait
que la date de 1843/1844 était une erreur mais que le Christ était bien sur le point de revenir) finit par
s’éclater en quatre systémes ecclésiaux différents qui existent encore aujourd’hui : « I’Eglise de Dieu »
(fondée au cours des années 1850), « I'Eglise des Adventistes Evangéliques » (fondée en 1858 par
HIMES lui-méme), « I'Eglise des Adventistes Chrétiens » (fondée en 1860) et « I'Union de I'Avénement
et de la Vie » (fondée en 1863).

3. La plus grande dénomination adventiste : « Les Adventistes du Septiéme Jour »

La troisieme mouvance est sans doute la plus singuliere : « les Adventistes du Septiéme Jour ». Au
départ, c’était le plus petit groupe adventiste (une cinquantaine de membres en 1846) qui, comme le
premier, soutenait que le Christ était bien revenu en 1844 (le 22 octobre pour étre précis) mais qu’ll
régnait de facon invisible au Ciel. Dans ce mouvement naissant se trouvait Hiram
EDSON (1806-1882), un fermier de I’Etat de New York issu a l'origine du méthodisme,
qui identifia ce retour comme étant la deuxiéme phase du ministere de Jésus-Christ
en tant que grand prétre dans le sanctuaire céleste. En collaboration avec le
théologien milleriste Owen R. L. CROSIER (1820-1912), EDSON tira de son
interprétation de passages de I'Epitre aux Hébreux que Dieu avait ainsi commencé son
ceuvre de jugement et qu’ll était en train de déterminer le compte des sauvés, ce qui
fut plus tard davantage étayé par le théologien Franklin HALL (1907-1993). Vers 1857,
le pasteur adventiste James WHITE (1821-1881) appela cette procédure d'enquéte préliminaire sur la
vie de tous les étres humains « le Jugement Investigatif ».

En 1860, l'acte de fondation de « I’Eglise Adventiste du
Septieme Jour » fut posé par le pasteur Joseph BATES (1792-
1872), le pasteur James WHITE et son épouse Ellen WHITE née
HARMON (1827-1915). La premiere assemblée comptait alors
environ 3000 membres. A l'origine, le couple WHITE était
méthodiste et avait quitté sa dénomination par conviction
milleriste. Devenue veuve en 1881, Ellen WHITE demeura a
partir de cette date I'unique survivante des trois fondateurs de
I’Eglise et recut a ce titre une considération exceptionnelle.

105



Si MILLER fut le Réformateur des Adventistes, Ellen WHITE devint rapidement la
Réformatrice particuliere de « I'Eglise adventiste du Septiéme Jour ». Elle écrivit 26
livres et plus de 5 000 articles théologiques pour divers périodiques, sans compter les
55 000 pages manuscrites qu’elle laissa en héritage aprés sa mort. Son ceuvre fut
essentiellement consacrée a la spiritualité chrétienne, centrée principalement sur le
second avenement du Christ (la Parousie). Elle écrivit sur des sujets touchant a la vie
pratique chrétienne, I'évangélisation, I'éducation et la santé. Son ceuvre et son
engagement contribuérent a I'organisation et a I'expansion mondiale de son Eglise adventiste, mais
aussi a I'établissement de nombreux modes de diffusion du message du retour du Christ. Elle fit aussi
créer un important réseau d'établissements scolaires, universitaires et médicaux dans le monde entier.
Ellen WHITE fut surtout a l'origine d’une interprétation particuliére de la Loi mosaique (la loi de Dieu
transmise au peuple d’lsraél par Moise dans le Pentateuque) dont elle considérait certains
commandements rituels comme toujours opérants dans la vie quotidienne pratique du chrétien.

Fidele a l'esprit du protestantisme, Ellen WHITE a toujours appelé ses lecteurs et ses auditeurs a
enraciner leur foi sur le seul témoignage de la Bible. Cependant, les adventistes du Septieéme Jour ont
attribué une dimension prophétique a son ministere, estimant qu'elle eut selon son propre témoignage
environ 2 000 visions. En soi, ce n’est pas un souci pour la reconnaissance plus ou moins générale de
cette Eglise dans le protestantisme, mais le fait que sa profession de foi officielle semble accorder aux
écrits d’Ellen WHITE un crédit canonique égal aux Saintes Ecritures a été longtemps un frein pour une
reconnaissance claire de cette Eglise parmi les protestants et surtouts les évangéliques. La fin du 20°™®
siecle a finalement vu la théologie adventiste du Septieme Jour replacer progressivement les écrits de
la fondatrice a leur simple role de réflexion théologique.

Basé sur la Bible et influencé directement par les écrits théologiques d’Ellen WHITE, I'adventisme du
Septieme Jour est marqué par un fort mysticisme prophétique et par la restauration du repos
sabbatique obligatoire (d’oli son nom, puisque le sabbat/samedi est le septiéme jour de la semaine
juive et chrétienne). De méme, les membres de cette Eglise sont enjoints de ne pas consommer de la
viande considérée comme impure par la Loi de Moise, encouragés méme a devenir végétariens comme
les humains l'auraient été semble-t-il avant le Déluge. Ces quelques doctrines de tendance librement
« judaisant » laissent les autres protestants (et surtout les autres évangéliques) perplexes...

L’Eglise adventiste du Septieme Jour est et reste a ce jour la principale Eglise adventiste,
// et la seule réellement répandue dans le monde. Instigatrice de la « Conférence générale
/ adventiste » qui permet la cohésion et la représentation mondiale du systéme ecclésial,

elle y convie également les représentants des autres Eglises adventistes
minoritaires ainsi que I'Eglise baptiste du Septiéme Jour (point abordé précédemment),
ce qui permet a la méme Conférence de forger une communion adventiste solide et une
cohésion plus globale a I'ensemble de la confession. En France, elle s’est établie dés 1876
a la suite du ministere de prédication du missionnaire adventiste québécois Daniel
Bourdeau (1835-1905).

4. « Les Témoins de Jéhovah » : mouvement sectaire de dits « Etudiants de la Bible »

Ici, il est nécessaire d’aborder un autre sujet délicat : une mouvance plurielle de
« mouvements religieux » détachés de l'adventisme a I'époque de ses débuts
tatonnants. lls se sont faits connaitre sous forme d’organisations religieuses
diverses dont les doctrines sont en porte a faux avec le christianisme nicéen en
général, et particulierement avec le protestantisme dont ils ne font pas partie,
méme si la sociologie religieuse moderne se plait a les désigner comme des « sectes protestantes ».
Lune d’elles, connues sous le nom de « Société des Témoins de Jéhovah », est aujourd’hui trés
répandue et assez puissante dans le monde, d’ou I'importance d’apporter des lumiéres.

106



Si, fort heureusement, les excés adventistes des premiéres années ont été corrigés et n’existent plus
dans leurs Eglises officielles actuelles, en paralléle au mouvement qui se développait au 19°™ siécle,
ces premiers abus théologiques laisseérent de malheureuses traces en inspirant les « gourous » de
micro-sectes apocalyptiques. Les organisations qui en sont sorties sont aujourd’hui, on ne le répétera
jamais assez, en opposition déclarée au protestantisme dont ils ne font pas ou plus partie depuis leurs
fondations officielles respectives. On les a appelés globalement, selon un nom qu’ils se sont eux-
mémes donné : « Les Etudiants de la Bible ». Lorganisation la plus viable parmi eux, constituant
aujourd’hui une organisation sectaire internationale et particulierement dangereuse en matiére de
dérives sectaires, est donc connue sous le nom de « Société des Témoins de Jéhovah ».

Charles Taze RUSSELL (1852-1916), né a Pittsburg, était le fils d’un
commercant américain franc-macon. Elevé par sa mére (trés croyante) dans
la foi presbytérienne, le jeune RUSSELL aimait étudier la Bible et rejoignit a
16 ans une église puritaine assez conservatrice dans laquelle il se retrouvait
bien. En parallele, il s’inscrivit aussi au célébre « YMCA » (I'Association
Chrétienne des Jeunes Hommes) ou il était trés actif. Quand il aborda dans
la Bible le sujet de la damnation éternelle, la foi de RUSSELL commenca a
chanceler et il rejoignit discretement la franc-macgonnerie qui I'encouragea
a fonder sa propre confession chrétienne. A partir de 1870, RUSSELL
commenca a fréquenter le milieu adventiste dans la personne du pasteur
Jonas WENDELL (1815-1873) qui raviva sa foi déclinante, en l'orientant sur
le theme de I'eschatologie (les fins dernieres) et la Parousie (le retour du
Christ). Le jeune homme se mit alors a I'école d’un milleriste dissident,
George STORRS (1796-1889), I'éditeur de la revue apocalyptique « Bible Examiner » et le fondateur
d’une des nombreuses sectes dites d’Etudiants de la Bible, détachées de I'adventisme
naissant. En 1876, il prit aussi contact avec un éditeur membre d’une autre secte
d’Etudiants de la Bible, Nelson BARBOUR (1824-1905) qui l'initia & ses théories selon
lesquelles le Christ est revenu depuis 1874, régnant dans l'invisible et s'apprétant a établir
le « Royaume de Dieu » sur terre pour I'année 1914.

Cette méme année 1876, RUSSELL fonda sa propre secte d’Etudiants de la
Bible, s'autoproclama pasteur et travailla en collaboration avec BARBOUR. ||
nomma d’abord sa secte « Les Auroristes du Millenium » puis se ravisa en
1878 en optant pour une appellation moins fantasque : « Les Etudiants
Internationaux de la Bible ». En parallele, il fonda la société « Watchtower »
(Tour-de-garde) qui se proposait d’éditer les livres, les revues et les
périodiques de son mouvement. Il exposa dans une gamme de littérature les
savants calculs de BARBOUR annongant le retour invisible du Christ depuis
1874 et l'instauration prochaine de Son Royaume sur terre en 1914. Cet
événement serait alors précédé par « Armageddon » (la guerre mondiale
; apportant le Jugement de Dieu sur toute la Création et marquant la fin de ce
monde pour le début du monde nouveau). En 1879, apres s’étre brouillé avec BARBOUR au sujet de
« 'enlévement de I'Eglise » annoncé dans les écrits bibliques de I'ap6tre Paul, RUSSELL annonga de
suite que les vrais chrétiens seraient enlevés au Ciel en octobre 1880, avant de se rétracter vers le mois
d’ao(t. La méme année, RUSSELL épousa Maria Frances ACKLEY (1850-1938) qui ne lui
donna aucun enfant. En 1894, Maria commenca a se plaindre ouvertement des relations
sensuelles qu’elle percevait entre son mari et une de ses collaboratrices au siege central
de la secte, Rose J. BALL (1869-1950) ainsi qu’avec une servante nommée Emily. Elle finit
par s’enfuir du ménage et demander le divorce en 1906. Prononcé et confirmé en appel
en 1908, RUSSELL se vit attribué tous les torts et la Cour retint entre autres le motif de
« cruauté mentale ».

107



orrers cmce aee | Cette méme année 1908, RUSSELL fut inquiété par les autorités judiciaires concernant

“Pastor™ Russell Publication |

wimeeeevicewnest | |@ scandale d’un blé soi-disant miraculeux (au rendement décuplé), réputé efficace

Offers Recipa.

e v e pour soigner le cancer, dont il fit publier dans ses revues I'annonce de la découverte.
S’'improvisant « commercial », il en vendit a prix d’or et encaissa jusqu’a 1 800 dollars
au nom de la secte jusqua ce que le journal « Brooklyn Daily Eagle » I'accuse
d’escroquerie en 1911. Il entama alors contre le journal une procédure en justice pour
diffamation. Aprés enquéte, il perdit le proces tenu en 1913 et se vit condamné a payer
symboliquement 15 dollars de frais de justice. Entre temps, le blé miraculeux fut retiré
de la vente et effacé de la mémoire « officielle » de la secte...

Sur un plan plus théologique, RUSSELL dénatura en 1909 les fondements méme du christianisme en
s’attaquant a la doctrine de la Trinité. S’inspirant des enseignements ariens et unitariens, il prétendit
gu’a l'origine « le Pére » seul est Dieu et que le terme « Esprit Saint/Saint-Esprit » n’est qu’une forme
poétique pour Le désigner. Il nomma systématiquement Dieu selon le barbarisme latin d’origine
catholique (révision de la Vulgate au 16°™ siécle) en vigueur dans certaines traductions puritaines de
la Bible en anglais : « Jéhovah ». RUSSELL enseigna que Jésus n’était qu’un ange
(le premier de la création, d’abord nommé « Michel/Mickaél », et le seul ayant été
directement créé par Dieu ce qui en fit Son Fils « unique-engendré »), Lequel fut
envoyé S’incarner sur la terre par Jéhovah pour mourir a la croix. Il enseigna aussi
que Jésus avait recu du Pere la divinité. Il croyait donc que le Christ était devenu | “—;,";k_
« Dieu » en cadeau du Pere lors de Sa résurrection. Dans la foulée, il nia les peines a
éternelles (ou damnation éternelle) et méme le principe de 'immortalité de 'ame ',

(redonnant systématiquement au Séjour des morts de I'Ancien Testament son

nom hébreu de « Shéol », en grec « Hadés », vu comme une expression poétique |
désignant 'anéantissement de I'ame). h_d

Quand la premiére guerre mondiale éclata en 1914, tous les Etudiants
Internationaux de la Bible (ou « russelliens ») pensaient qu’Armageddon avait
commencé et que le retour du Christ était pour bientot. Devant la durée du
conflit qui dépassa 1914, RUSSELL prétendit que la guerre annonciatrice avait
bien commencé cette année-la mais que sa fin n’était pas déterminée. Elle se
conclurait en son temps par le retour du Christ. Avant de mourir en 1916,
RUSSELL apporta la « révélation » que le Christ n‘aurait
jamais été « Dieu » mais qu’il n'en demeurait pas moins
« Messie », « Sacrifice parfait » et « Roi des rois a la droite
de Dieu ». En réaction, de nombreux dissidents voulant
rester « binitaires » (croyant en un Dieu unique en deux
personnes : Pére/ Fils) quittérent ses rangs pour former une nouvelle secte
russellienne : « Les Etudiants de la Bible de la Nouvelle Alliance » se voulant fidéle
au principe de divinité de Jésus-Christ tout en créditant les calculs apocalyptiques
de RUSSELL. Apres leur départ, RUSSELL « révéla» que la croix était une
contrefacon diabolique pour introduire un symbole paien dans le vrai
1 christianisme, et que le Christ a été
crucifié sur un « poteau de supplice »
(donc sur un pieu vertical). Il mourut deux mois plus tard et
. fut enterré, suivant ses dernieres volontés, selon les rites de
la franc-macgonnerie dans une tombe pyramidale proclamant
son allégeance a la société secrete. Son bras droit Joseph
Franklin RUTHERFORD (1869-1942) prit en main la secte. Or,
RUTHERFORD était en désaccord avec RUSSELL sur bien des
points et commenca a la gérer dans le sens de sa pensée
théologique propre.

108



La fin de la premiére guerre mondiale en 1918 se solda par la paix retrouvée et sans la moindre trace
du Jugement du monde et de I'instauration du Royaume de Dieu sur terre par le Christ. Dans la débacle
de la déception (la plupart des membres de la secte ayant vendu tout ce qu’ils possédaient pour
I'investir dans « le Royaume » en la personne de RUSSELL), l'unité institutionnelle des Etudiants
Internationaux de la Bible vola en éclat. Issues des schismes qui s‘opérerent alors naquirent de
nouvelles sectes ariennes et apocalyptiques : « I'Institut Pastoral de la Bible », « I'Institut Béréen de la
Bible », « I’Association des Etudiants de |a Bible de Standfast », « I'Association Philanthropique des Amis
de ’'Homme », « les Etudiants de la Bible de I'Epiphanie » et « les Etudiants Internationaux de la Bible
en Inde ».

RUTHERFORD entreprit alors de redresser la barre du mouvement historique et
créa sur ses cendres en 1920 « Les Etudiants Internationaux de la Bible aux Etats-
—-._  Unis » qui prit en 1931 le nom qu’il porte encore de nos jours: « La

N Société des Témoins de Jéhovah ». Il réinterpréta les enseignements

) de RUSSELL et annonga que le Christ n’était pas revenu en 1874 mais

en 1914, régnant désormais de facon invisible. Il reprit I'idée d’une

guerre mondiale finale, Armageddon, apportant le Jugement sur la terre et signant
le retour physique de Jésus-Christ pour établir son royaume éternel. Pour ce qui
est de la date de cet événement, deux ont été successivement enseignées par la
secte, 1925 et 1975, suivies par de nouvelles déceptions de masse. Enfin elle opta pour une nouvelle
version, a savoir que la génération qui a vu 1914 ne passerait pas que ces événements finaux
surviendraient. Au détour de 2014, avec lextinction inéluctable des derniéres personnes
correspondant a cette description, et pour éviter une nouvelle déception, le terme « génération » fut
alors redéfinie pour coller avec un état de chose civilisationnelle qui peut devenir de fait tres malléable.

(unitaires), héritiers des enseignements théologiques de RUSSELL et de
RUTHERFORD. Dans le cadre de « |I"évangélisation » (apparentée chez
eux a de l'endoctrinement systématique), ils se caractérisent par la
pratique obligatoire du porte a porte ou le démarchage de rue autour
de stands de présentation, ainsi que par la distribution de la littérature
de la secte et I'organisation de dites « études bibliques » avec les futurs
==1 membres potentiels. lls sont aussi connus pour leur refus d’intégrer du
sang etranger dans Ieurs corps (par consommation ce qui est certes un point de vue basé sur la Bible
et répandu méme chez les protestants évangéliques, mais aussi par transfusion sanguine ce qui est
propre a leur théologie et cause de nombreux décés chaque année), ainsi que le rejet systématique de
toutes les fétes, qu’elles soient religieuses ou culturelles, y ¥ -

compris celles des anniversaires de naissance (considérées
méme comme fortement diaboliques). Les locaux réservés
aux réunions cultuelles et de formation dites « bibliques »
sont appelés officiellement chez eux des «Salles du
Royaume ». Les ministres du culte gérant une assemblée
locale (désignée uniquement par le terme « congrégation »)
sont appelés des « anciens » et dépendent d’'une caste de
ministres, équivalents aux évéques, appelés des « surveillants
de circonscription ».

La secte a beaucoup proliféré depuis sa création et constitue un mouvement religieux international qui
se considere comme le seul véritable christianisme authentique (utilisant I'expression « vraie religion »)
contre toutes les autres confessions dites « chrétiennes », percues par elle comme une ascendance
diabolique et comme les héritiers de la foi babylonienne antique (meére de toutes les dites « fausses
religions »). Elle les regroupe par abus de langage sous le nom de « Chrétienté » (a prendre au sens

109



russellien de « faux christianisme »). Par ailleurs, elle prone la neutralité absolue en politique (ce qui
n‘empéche pas certains écarts non officiels jamais reconnus) et donc le refus de toute participation aux
devoirs civiques (vote, service militaire, etc.). Elle considére en effet que tout systeme politique humain
est directement manceuvré par le diable qui exerce ainsi son poste de « prince de I'actuel systéme de
choses » (selon I'expression officielle) visant a occulter la légitimité de la royauté de Dieu et de Son
Christ sur la terre. Pour la secte, Satan siegerait aujourd’hui a New York ou I'ONU (Organisation des
Nations Unis), a son siége officiel. Or les Témoins de Jéhovah considéerent que 'ONU est « la Béte »
(Antichrist ou Antéchrist) annoncé par I'apotre Jean. Cependant, elle s’y était secretement affiliée sous
le régime de « 'ONG » (Organisation Non Gouvernementale) en 1991, une information jamais
dispensée aux adeptes a qui on apprenait a hair 'ONU comme le diable. En 2001, lorsqu’un média s’est
intéressé a ce véritable « paradoxe » en produisant un article a sensation, la secte s’estimmédiatement
désaffiliée de 'ONU en prétendant auprés de ses adeptes qu’il s’agissait d’'une démarche stratégique
pour pouvoir accéder a des bibliothéques réservées, ce qui n’a pas suffi a prévenir le départ de milliers
d’entre eux qui ouvrirent les yeux sur la manipulation mentale dont ils étaient I'objet. Depuis, ce fait
tend a vouloir étre également supprimé de la « mémoire officielle » de la secte.

?" M Encore de nos jours, ils enseignent qu’avant que ne passe la « génération »
' k ~ (maintenant au sens large) ayant vu 1914, Armageddon et le retour physique

28\ y du Christ signeraient le début de la restauration de Son Royaume pour une
” s : durée de 1000 ans (le « Millenium »). A la fin de ce régne précis, le Christ est
A : i supposé avoir restauré le Paradis terrestre (ou selon leur expression officielle
¢ & 7115 le « nouveau systeme de choses ») ou les Témoins de Jéhovah (incluant dans
&‘. cette appellation les croyants juifs préchrétiens et les tout premiers chrétiens)

. A vivront heureux pour I'éternité, ceux qui sont morts ayant été progressivement
e - wk= ressuscités au cours du Millenium.

RUSSELL et RUTHERFORD enseignaient a leurs époques respectives, selon une interprétation littérale
et personnelle d’un passage du livre de I'Apocalypse, que les sauvés destinés a régner avec le Christ au
Ciel ne seraient qu’au nombre de 144 000. Adoptant le « crédobaptisme », seuls les baptisés seraient
sauvés et recevraient pour cela la qualification officielle de « Témoins de Jéhovah ».
Les autres personnes fréquentant la congrégation sont appelées quant a elles des
« Amis de la Vérité ». Au cours du 20°™ siécle, devant la multiplication des fidéles, la
secte prétendit que les 144 000 étaient des sauvés pour « l'espérance céleste »
(consistant a adopter un corps spirituel et a régner avec le Christ au Ciel), mais qu’il
existe une foule innombrable de sauvés avec une « espérance terrestre », lesquels
ressusciteront lors du regne millénaire du Christ et demeureront a jamais sur la terre :
redevenue parfaite et pure aprés I'épuration d’Armageddon. Y

Jusqu’en 1950, les Témoins de Jéhovah étaient obligés de se référer aux meilleures traductions
protestantes de la Bible dans leurs langues respectives. Ainsi, les anglophones se référaient a la « Bible
du Roi Jacques » (King James Version) et les francophones se référaient a la version/traduction dite
« Segond 1910 ». Cependant, les versets bibliques ne corroboraient pas toujours I'enseignement
officiel de la secte (principalement sur les sujets théologiques les plus délicats), et les affirmations
gratuites de « mauvaise traduction » ne suffisaient plus a convaincre une catégorie de ses membres.
Aussi en 1950, la société « Watchtower » fit sortir sa propre version de la Bible en
anglais appelée « Traduction du Monde Nouveau ». Elle procéda a certaines
modifications de versets clés qui allaient maintenant dans le sens théologique de
la « révélation » des Témoins de Jéhovah. Cette version falsifiée se caractérise par
I'emploi du nom « Jéhovah » non seulement pour traduire le tétragramme (le nom
de Dieu en hébreu dont la prononciation exacte est aujourd’hui perdue), mais aussi
pour remplacer le terme « Seigneur » chaque fois que la secte considéra qu’il avait
sGrement substitué le nom divin par le forfait de scribes superstitieux, ce qui

110



s’étendit arbitrairement au Nouveau Testament. Ce dernier fut traduit sur I'édition 1948 interlinéaire
grec/anglais du texte original reconstitué par I'évéque anglican Brook Foss WESCOTT (1825-1901) et du
prétre/pasteur anglican Fenton John Anthony HORT (1828-1892). Dans les années 1980, des
« Traductions du Monde Nouveau » dans plus de 2 000 langues ont été réalisées et diffusées par la
« Watchtower », non directement sur les textes originaux mais par une traduction de leur version
officielle en anglais (consultant régulierement pour ses révisions le texte original hébraique
massorétique et le texte grec de WESCOTT & HORT).

La théologie officielle de la secte est exposée (a but d’étude pour les membres ou les  painoryous
nouveaux « évangélisés ») au moyen d’'une abondante littérature el |
(livres et brochures) dont deux périodiques mensuels phares: « La
Tour de Garde » (Watch Tower) et « Réveillez-vous » (Awake). Ce qui
y est imprimé doit impérativement étre ordonné ou du moins
approuvé par les instances dirigeantes (dont le siege central
anciennement a Brooklyn, New York city, est aujourd’hui basé a Warwick, Etat de
New-York), constituant de fait pour les adeptes « la Vérité en accord avec la Bible ».

“TOUR DE GARDE

En effet les Témoins de Jéhovah considerent le président de
leur pseudo systeme ecclésial et son équipe dirigeante
(communément désignés en frangais sous le nom de
« Collége Central » mais portant le nom original en anglais
de « Governing Body » ce qui se traduit littérallement par
« Corps dirigeant ») comme les successeurs restaurés des
douze apétres du Christ, élus/choisis pour garantir «la
Vérité » dans les « derniers jours ». lls considérent que ce « College Central » est ce que le Chrlst aurait
désigné dans le Nouveau Testament comme étant « L'Esclave Fidele et Avisé », chargé de prendre soin
du peuple de Dieu (a savoir les seuls Témoins de Jéhovah).

Les Témoins de Jéhovah ont longtemps fustigé I'accés libre a Internet par leurs adeptes, essayant de
restreindre par moralisation leur utilisation de cet outil (mails, inscriptions, etc.) potentiellement
dangereux pour la secte car donnant accés a des informations vérifiées sur elles pas toujours flatteuses.
Mais devant I'imposition du numérique au monde, la Société des Témoins de Jéhovabh finit par investir
le net en y créant son propre site web qui devint I'un de ses outils de propagandes les
JW plus efficaces et une plateforme d’activité religieuse pour capter l'attention et

I'utilisation du web par ses fideles. La secte changea alors de logo représentatif pour en
O RG adopter un qui reproduit désormais I'adresse web simpliste de ce site, désormais affiché
aux portes des « Salles du Royaume » dans le monde entier.

En conclusion, il est important de noter que le christianisme conventionnel (protestant
premiérement, mais aussi catholique romain/oriental et orthodoxe) considére les mouvements dits
« d’Etudiants de la Bible » (et particulierement ladite « Société des Témoins de Jéhovah ») comme
des perversions du christianisme fondamental et donc des hérésies totales. Non seulement leur
théologie, leur organisation et la vie méme de ces mouvements religieux apparentés les font
systématiquement percevoir dans les milieux chrétiens nicéens comme étant des « sectes » (au sens
moderne de « mouvements a dérives sectaires »), mais pour beaucoup d’entre ces mouvements (les
« Témoins de Jéhovah » en téte), ils sont catalogués dans de nombreux pays comme des « sectes ». En
France, les « Témoins de Jéhovah », bénéficiant de la liberté du culte et de pensée garantie par la
constitution de la 5°™ République et le Ministére de I'Intérieur et des Cultes (avec tous les droits
officiels que cela comporte), ne peuvent étre juridiquement appelés une « secte » (le mot n’étant plus
utilisé dans la terminologie juridique officielle frangaise), mais sont quand méme dans le top 10 des
dits « mouvements religieux a dérives sectaires» surveillés de prés par la « Mission
Interministérielle de Vigilance et de Lutte contre les Dérives sectaires » (MIVILUDE).

111



La MIVILUDE est souvent saisie a propos des Témoins de Jéhovah pour divers scandales judiciaires a
répétition, et étalés dans le temps, concernant des affaires d’abus de confiance sur personnes
vulnérables, de manipulations mentales mettant en danger la vie d’autrui (notamment concernant le
refus catégorique des transfusions sanguines méme en cas de pronostic vital engagé) et d’agressions
sexuelles sur des mineurs de 15 ans couverts par les autorités et I'idéologie de la secte. Les protestants
luttent particulierement contre les Témoins de Jéhovah pour leur utilisation frauduleuse de la Bible
(traduction trafiquée et études basées sur cette traduction et sur des argumentations
manipulatrices) a des fins d’assujettissement idéologique des croyants.

E. UEVANGELISME DES « FRERES » (A PARTIR DU 19%™¢ siecle)

1. Le mouvement originel des « Fréres (de Plymouth) » et « Les Assemblées évangéliques des Fréres
Ouverts »

En 1825, de jeunes chrétiens de Dublin (Irlande) issus de diverses confessions (principalement des
presbytériens et des méthodistes, mais aussi des anglicans et des catholiques romains) organisérent
des réunions informelles et interconfessionnelles autour de la lecture de la Bible et le partage libre et
commun du sacrement du « Repas du Seigneur ». Lannée suivante, certains d’entre eux exporterent la
démarche dans les villes britanniques de Plymouth, Bristol et Barstaple. Ce sont les rassemblements
de Plymouth qui devinrent représentatifs de I'ensemble du mouvement. L'étude des prophéties
bibliques y prit une place importante étant donné le contexte de peurs liés notamment aux
conséquences de la Révolution francaise et des guerres napoléoniennes. Les membres provenaient
d’Eglises différentes et voulaient ainsi manifester I'unité des chrétiens dans une période de trouble qui
leur semblait vaguement eschatologique.

Leur compréhension commune du « sacerdoce universel » (doctrine biblique affirmant que chaque
croyant est un prétre a part entiére) amena trés vite ceux d’entre eux issus de I'anglicanisme et du
catholicisme a rejeter la distinction spirituelle « clergé/laic ». Autour des méthodistes, les autres
chrétiens du mouvement acquirent progressivement les convictions théologiques évangéliques de
base et les divers groupes s’organiserent rapidement pour former ensemble une unique confession
protestante revivaliste/évangélique indépendante. Cette dernieére adopta un fonctionnement
congrégationaliste, ainsi que le crédobaptisme. Comme ils avaient pris I'habitude de s’appeler
systématiquement entre eux « Frére » ou « Sceur », on finit par les appeler « Les Fréres », voire « Les
Fréres de Plymouth ».

Parmi les pasteurs nommés dans ces nouvelles assemblées, les plus
brillants qui prirent leur administration furent Benjamin Wills
NEWTON (1807-1899), Samuel PRIDEAUX TREGELLES (1813-1875) et
John-Nelson DARBY. Dans les années 1840, DARBY se montra
intraitable avec les membres des assemblées des « Fréres » qui
étaient sous sa direction directe et procéda a de nombreuses
exclusions. Cette sévérité sans appel 'amena en 1848 a se séparer des
assemblées placées sous la conduite plus indulgente des deux autres
leaders. Les assemblées qui suivirent NEWTON et PRIDEAUX TREGELLES dans une approche
théologique plutdt ouverte a I'évolution doctrinale, constituérent une Eglise qu’ils dénommeérent « Les
Assemblées évangéliques des Fréres Ouverts », dont les membres sont souvent appelés les « Freres
larges ». Aux deux leaders historiques se joignirent d’autres figures emblématiques : George MULLER
(1805-1898) et Henry CRAIK (1805-1866). Cette dénomination se caractérisa tres tot par

T un souci d’enseignement de la foi chrétienne au travers de la littérature évangélique
tvﬁ?éé?ﬁ:: (comme en témoigne parmi d’autres ouvrages leur calendrier éphéméride devenu célebre

et plébiscité dans le monde protestant évangélique francophone).

i/ ]

112



2. Le schisme de John-Nelson Darby : « Les Assemblées évangéliques des Fréres Exclusifs »
(Darbystes)

John-Nelson DARBY (1800-1882), né a Londres, était issu d’'une famille anglicane
d’origine irlandaise. Apres de brillantes études de Sciences Humaines a
Westminster School et a Trinity College, il fut ordonné pasteur/prétre anglican en
Irlande. Apres un accident de cheval en 1827, DARBY procéda a une douloureuse
remise en question de ses convictions religieuses et en vint a rejeter la notion de
clergé. Il rencontra alors NEWTON et PRIDEAUX TREGELLES et se joignit a eux aux
assemblées des « Freres » dont il prit part a la direction ecclésiale. Officiellement,
DARBY demeura pasteur/prétre anglican jusqu’en 1836, date a laquelle il fut exclu
du clergé pour ses prises de position publiques contre le principe clérical.
Progressivement, a partir des années 1840, ses positions théologiques dans plusieurs domaines
provoquérent une forte contestation de la part de membres mais aussi de pasteurs, notamment sur sa
conception de « l'apostasie de la chrétienté ». Suite a la sévérité des exclusions qu’il avait prononcées,
les assemblées des « Freres (de Plymouth) » aboutiront a leur grand schisme en 1848, dont les
« frontieres » ont été principalement définies par DARBY lui-méme.

Les assemblées qui suivirent DARBY dans son approche théologique plutot fermée a I'évolution
doctrinale et profondément ancré dans un évangélisme tres calviniste, constituéerent alors ce qu’on
appela un temps « Les Assemblées évangéliques des Freres Exclusifs », dont les membres étaient
appelés des « Fréres Etroits ». Cependant, ils récupérérent trés vite pour eux le nom originel du
mouvement : « Assemblées évangéliques des Fréres de Plymouth », dont les membres sont appelés
des « Fréres de Plymouth » (en anglais « Plymouth Brethren »). Ces actuels « Fréres de Plymouth »
sont plus souvent désignés comme étant des « Fréres darbystes » ou simplement des JI_

« darbystes ». On parlera donc souvent de leur dénomination en utilisant de préférence

le terme d’Eglises « darbystes». Par extension, leur théologie étroite est —l
communément appelée le « darbysme ». Il faut noter qu’ils reprennent tres peu ces

désignations qui sont le plus souvent utilisées par I'extérieur.

DARBY connaissait six langues modernes mais en maitrisait absolument trois. Ses études théologiques
lui permirent aussi de maitriser les langues bibliques que sont I'hébreu, 'araméen et le grec koine. A
partir de 1859, il procéda a la traduction de la Bible dans les trois langues modernes qu’il maitrisait :
I'anglais, le frangais et I'allemand. Ce sont les fameuses versions « Darby » de la Bible. Si ces traductions
n‘ont pas marqué l'usage protestant (quoi que reconnues et utilisées a titre
AR  d'étude), elles restent aujourd’hui les versions de références des Freres
larges et des darbystes. Le manque de succés de I'entreprise dans d’autres
confessions tient sGrement du fait que DARBY ait privilégié la littéralité a
I’élégance syntaxique.

F. 'EVANGELISME REFORME/PRESBYTERIEN, OU NEO-CALVINISME (A PARTIR
DU 19°™¢ siécle)

Cette expression de la Réforme protestante est trés particuliére, étalée dans le temps, et on ne lui
trouve pas de point de départ isolé, sinon le courant du 19%™ siécle qui le vit émerger du monde
protestant réformé/presbytérien. En réaction a un certain libéralisme protestant historique jugé
sulfureux, des églises locales protestantes clairement calvinistes, appartenant a des Eglises réformées
ou presbytériennes conventionnelles, ont acquis au long du 19%™ siécle des convictions fondamentales
du protestantisme évangélique tout en conservant leur identité historique et/ou culturelle
réformée/presbytérienne. On peut alors parler d’un réveil spontané au sein du protestantisme
calviniste traditionnel.

113



Certaines d’entre ces églises locales sont demeurées membres de leurs dénominations originelles tout
en affichant clairement leurs convictions communautaires revivalistes/évangéliques. Ce sont surtout
celles qui ont conservé I'usage réformé du pédobaptisme. Les autres, dont la plupart ont adopté le
crédobaptisme, ont préféré d’une part se déclarer indépendantes avant de constituer d’autre part leurs
propres dénominations évangéliques, cependant toujours rattachées au calvinisme réformé. Ces
croyants sont donc a la fois des protestants historiques (sur le plan de la filiation historique &
mais aussi des cadres tant administratifs que mobiliers) et des protestants évangéliques
(quant au contenu fondamental de la doctrine enseignée et pratiquée). Sur le plan
sociologique, leur confession est aujourd’hui couramment décrite comme « évangélique
néo-calviniste », ou plus couramment comme «réformée évangélique » ou « presbytérienne
évangélique ». On parle donc de « néo-calvinisme » ou plus couramment « d’évangélisme
réformé/presbytérien ».

Attention ! Il faut veiller a ne pas confondre cette appellation avec I'expression « église évangélique
réformée » utilisée en Allemagne et dans les régions limitrophes en France et en Suisse. Elle est plutot
employée pour désigner une église locale protestante réformée traditionnelle. Car en allemand et dans
les dialectes apparentés, le vocabulaire hérité du vieux luthéranisme a fait du terme « évangélique »
un synonyme parfait de « protestant ». Aussi, c’est en ce sens que le mot est alors employé, sans lien
direct avec l'aile évangélique du protestantisme. Du cOté des protestants historiques (luthéro-
calvinistes), on a du mal a considérer le néo-calvinisme (évangélisme réformé/presbytérien) comme
une confession évangélique a part entiére. Le monde luthéro-calviniste préfere mettre 'accent sur le
statut interne de ce qu’ils appellent une « mouvance », qui demeure réformée/presbytérienne mais
témoigne d’une sensibilité théologique évangélique.

G. UEVANGELISME PENTECOTISANT (A PARTIR DES 19°™ ET 20°™¢ siécles)

1. Une mouvance pentecoétisante spontanée

LU'Histoire du christianisme, qui a débuté dans le milieu tres
« charismatique » (au sens historique originel de « sensible a I'action
pratique du Saint-Esprit et pratiquant des dons spirituels miraculeux »)
des Eglises primitives apostoliques, a toujours été ponctuée ¢a et la par
des manifestations dites « charismatiques » (c’est-a-dire des signes
miraculeux opérés par des croyants qui ont recu des dons spirituels).
Mais ces manifestations étaient devenues de plus en plus rares, semblant échapper a lI'approche
théologique de leurs acteurs ou de leurs témoins (a savoir certains personnages catholiques romains
du bas Moyen-Age, certains pré-Réformateurs, certains grands Réformateurs historiques, les
huguenots clandestins des dites « assemblées du désert », etc.). Cette rareté a d’ailleurs longtemps
nourri le coté « cessationiste » (c’est-a-dire croyant en la cessation du charismatisme biblique des le
début du 28™¢ siécle et donc prénant un christianisme dit « non charismatique ») des protestants.

Or, dans les années 1880 et 1890, de petits groupes de priere de toutes les dénominations
revivalistes/évangéliques dans différentes parties du monde expérimentérent spontanément des
manifestations miraculeuses de I'Esprit Saint semblables a celles du 1°" siecle de notre ére rapportées
dans le Nouveau Testament. Contrairement a une idée regue, les premiéres manifestations
n‘apparurent pas aux Etats-Unis, mais d’abord dans des églises locales revivalistes/évangéliques (de
toutes dénominations) situées en Arménie, aux Indes, en Chine et au Chili,
avant d’apparaitre respectivement en Europe (essentiellement au Pays de Galles
en posant les bases d’un réveil spirituel qui surviendra en 1904 et 1905) et en
Amériqgue du Nord. Cependant, elles n’avaient pas encore trouvé de
Réformateur pour les porter et les établir théologiquement.

114



2. Le Réformateur initial du pentecotisme : Charles Fox Parham

Charles Fox PARHAM (1873-1929), né a Muscarine dans I'lowa aux Etats-Unis, était
le fils d’'un fermier devenu entrepreneur. De famille méthodiste traditionnelle, il fut
baptisé enfant. Orphelin de mere a 12 ans, c’était un jeune homme sensible et assez
ouvert au domaine de la spiritualité. Sa belle-meére était une croyante fervente qui
lui a transmis le go(t de la lecture de la Bible et des exercices de priéres. A I'Age de
15 ans, PARHAM était déja un bon orateur qui savait partager des messages sur
invitation du pasteur lors des cultes dominicaux. Il se destinait au ministere du culte
et intégra pour cela le « Southwestern College » de Winfield dans le Kansas.
Etrangement, il finit par juger que les études étaient un frein a son ministére ety
mit fin en 1893. Ne pouvant ainsi recevoir l'ordination pastorale, il officia comme prédicateur laic dans
une église locale méthodiste jusqu’en 1895, date a laquelle il jugea sans doute prétentieusement que
les pasteurs n’y préchaient pas de fagon correcte, c’est-a-dire selon lui « sous I'inspiration directe du
Saint-Esprit » (avec des sermons non préparés au préalable).

Il quitta alors le circuit officiel de la dénomination et s’improvisa
prédicateur itinérant, indépendant de toute institution. Il pronait les
idées d’une vague théologique revivaliste/évangélique, en rupture avec
le méthodisme traditionnel, qui prit le simple nom de « Mouvement de
Sainteté/Sanctification ». Cette vague cherchait a éliminer, ou a défaut
amoindrir, le concept de « dénomination religieuse », avec l'idée de
rendre chaque chrétien indépendant de toute organisation ecclésiale
sur le plan de la foi, par une inspiration directe et miraculeuse du Saint-Esprit Qui travaillerait ainsi
individuellement a leur consécration/sanctification.

En 1897, PARHAM et son fils nouveau-né tomberent malades. Avant qu’un traitement quelconque ne
leur soit appliqué, ils se rétablirent tous les deux sans explication. PARHAM attribua naturellement la
guérison a Dieu, en réponse a ses prieres. Cette expérience I'encouragea a précher la confiance en Dieu
a cOté de toute aide médicale, et donc la multiplication des priéres pour obtenir la guérison divine.

| e " En 1898, il s’installa & Topeka dans le Kansas qu’il considéra désormais
? comme son quartier général, y exploitant une mission et un bureau: « La
Maison de Guérison du Béthel ». Il lanca également la publication d’un
journal chrétien intitulé «Lla Foi Apostolique» qui répandait
abondamment sa théologie, laquelle paraissait aux _ THE APOSTOLIC FalTh
yeux de beaucoup tres personnelle. En 1900, PARHAM
prit une année sabbathue gu’il réserva a faire le tour de toutes les dénominations
« chrétiennes » présentes institutionnellement aux Etats-Unis (autant catholique
romaine et protestantes) afin de connaitre plus en détail les enseignements
propres a chacune. Il rencontra dans le Maine le pasteur méthodiste indépendant
Frank SANFORD (1862-1948) appartenant lui aussi au « Mouvement de
Sainteté/Sanctification », et consacra le reste de I'année a le seconder dans sa
mission de prédication appelée « Shiloh ».

' Revenu de son année sabbatique, PARHAM fonda a Topeka un nouvel
institut d’enseignement biblique méthodiste indépendant qu'il
appela le « Bethel Bible College ». Il l'organisa sur le modele de
I'institut de formation biblique de SANFORD et invita les pasteurs et
g les chrétiens, qui seraient intéressés de tout quitter pour le Christ, a
abandonner leurs fonctions pour s’inscrire a son école et devenir
d’authentiques « ministres du culte selon le cceur de Dieu ». Il réunit

115



alors une quarantaine de personnes toutes issues d’églises locales méthodistes. Le livre étudié était
bien entendu la Bible, mais PARHAM, avec des recours aux livres théologiques ou historiques visant a
I'éclairer ou la contextualiser. Cependant son programme d’étude consistait essentiellement en des
lectures bibliques spontanées et en des interprétations personnelles « sous l'action directe du Saint-
Esprit ». Son enseignement demeurait cependant fortement méthodiste et intégrait en paralléle des
éléments de plusieurs théologies confessionnelles glanées au cours de son année sabbatique,
principalement baptistes et mennonites.

Avant de commencer son école biblique, PARHAM avait entendu parler de personnes, dans des
réunions baptistes tenus a Cherokee (Caroline du Nord), qui s’exprimaient dans leurs prieres au moyen
d’une langue inconnue d’elle-méme et des autres alentour (expérience qu’on appelle théologiquement
la « glossolalie ») et avait rapporté I'événement dans son journal. Ce don « charismatique » ainsi que
d’autres, connus dans le Nouveau Testament et les Eglises primitives, étaient expérimentés
spontanément c¢a et |a dans de nombreuses communautés chrétiennes revivalistes/évangéliques dans
le monde, au coeur de ce réveil « charismatique » (« d’exercice de dons spirituels ») spontané et
international de la fin du 19%™ siecle. A la fin de I'année 1900, PARHAM avait conduit ses éléves a
comprendre qu’il devait y avoir une autre expérience majeure avec Dieu que la nouvelle naissance et
la consécration/sanctification si essentielles, mais n‘avait pas spécifiquement parlé de la glossolalie.

Son récit mis par écrit indique que c’est a la fin des classes en décembre qu’il
quitta ses éleves pendant quelques jours en leur demandant d'étudier la Bible
pour déterminer quels éléments de preuve étaient présents lorsque les Eglises
primitives ont recu la puissance du Saint-Esprit. Les étudiants ont alors consacré
ces jours a la priere et au culte, période culminant par une veillée de priére a
I'école méme le 31 décembre 1900. Le lendemain, 1°" janvier 1901, PARHAM était
de retour et décida de tenir une réunion cultuelle avec ses éleves le soir méme.
C’est a ce moment qu’une de ses étudiantes, Agnes OZMAN (1870-1937) se sentit
comme poussée a demander la priére des « fréres » et des « soeurs » pour recevoir
« la plénitude du Saint-Esprit » selon les criteres qu’elle avait relevés dans le
Nouveau Testament. A sa demande, PARHAM lui imposa les deux mains et tous priérent en ce sens.
Immédiatement aprés cela, elle commenca a exercer la glossolalie qu'ils ont alors appelée « le parler
en langues » selon une expression biblique.

he

Dans les jours suivants, PARHAM prit compte des avancées
théologiques de ses éleves dans le domaine de I'approche du
Saint-Esprit. Au bout d’une semaine, il pria Dieu avec ferveur
de lui accorder la méme expérience, et il I'acquit semble-t-il le
soir méme. A partir de 13, c’est aussi le coté humainement
fougueux (a la limite d’étre percu comme dominateur) de
PARHAM qui prit malheureusement le dessus, et dans son
enthousiasme zélé, il chercha a imposer cette expérience
spirituelle a tous ses éléves en usant de beaucoup de sévérité
plutét déplacée. En conséquence, beaucoup d’entre eux
quitterent l'institut en déclarant a qui voulait entendre que
PARHAM était dans l'erreur et virait au fanatisme. La presse locale s’empara de
I'affaire et se mit a ridiculiser la « Bethel Bible College » en la taxant de nouvelle « Tour
de Babel ». Les soutiens financiers diminuerent alors trés rapidement jusqu’a ce que
PARHAM n’ait plus le choix que de mettre fin a ses fonctions a la téte de I'institut qui
fut repris en main par les autorités méthodistes traditionnelles.

En 1902, PARHAM reprit son ministére itinérant et indépendant de prédicateur de I'Evangile et vint
précher le « pouvoir de la guérison divine » dans un centre thermal populaire a El Dorado Springs dans

116



le Missouri. C’'est 13 que dés 1903, avec les dons des auditeurs, il "™ ZEUIRIE 2O N S seessun
put redresser la barre de sa situation financiere précaire. Dansce pg RFH\L‘:ILIHQI I\E\?FMHLALS THE BIG |
centre, la fille d’un notable de Galena (Kansas) nommée Mary A. ING  SICK-CRIPPLES ENABLED T0 WALKl  fy
ARTHUR (future pasteure) répandit le témoignage selon lequel  Mos i i s ansns v g
elle avait été guérie par I'intermédiaire de I'imposition des mains
de PARHAM. Invité par la famille ARTHUR a venir précher a
Galena dans un entrep6t, PARHAM décida de s’y rendre et de
concentrer sa prédication sur la guérison divine en la faisant ' e e
suivre de priéres par imposition des mains. En janvier 1904, le valved fn (NI Keats Was

journal « The Joplin Daily Globe » paraissant dans le Missouri rapporta que sur les milliers d’auditeurs
de PARHAM, présenté comme un « revivaliste » (au sens d’instigateur de « réveil spirituel protestant »)
environ 1000 personnes avaient été guéries tandis que 800 non croyants ou agnostiques avaient

expérimenté une conversion de cceur a Jésus-Christ.

C’est sur les bases de ces articles et autres témoignages que PARHAM fonda I'épine dorsale de sa
théologie, reprise par des églises locales alentour qui vivaient une rupture avec les dénominations
officielles « méthodistes » et « baptistes » pour diverses raisons. On parlait alors d’assemblées de « la
Foi Apostolique ». PARHAM les encouragea immédiatement a cultiver I'aspect musical des cultes, a la
maniere baptiste, pour honorer Dieu d’une part et d’autre part rendre la foi chrétienne de son
mouvement naissant moins « ennuyeuse » aux personnes extérieures, croyantes ou non.

En 1906, PARHAM commenga a précher dans les communautés noires de Houston au Texas et « la Foi
Apostolique » eut de plus en plus de succés. De nombreuses églises locales afro-américaines quittérent
alors les dénominations officielles « méthodistes » et « baptistes » pour se joindre a son mouvement
naissant. Parmi eux se trouvait un pasteur baptiste afro-américain, William Joseph SEYMOUR
(désormais en rupture avec son ancienne dénomination), qui embrassa la confession de PARHAM et
devint son collaborateur principal dans la mission en milieu noir américain mais aussi en milieu latino-
américain.

C’est a partir de la que tout s’effondra pour PARHAM. Alors qu’il avait envoyé SEYMOUR et une autre
sceur afro-américaine, la pasteure Lucy FARROW, dans une mission de prédication a Los Angeles, cette
mission fut si couronnée de succes qu’elle aboutit a un véritable réveil spirituel des chrétiens locaux
gu’on surnomma plus tard le « Réveil d’Azuza Street ». PARHAM leur adressa alors une sévere critique
concernant la formation d’assemblées mixtes qui réunissaient dans une méme église locale des blancs
et des noirs. SEYMOUR considéra alors comme anti-chrétien qu’un ministre du culte puisse avoir le
moindre préjugé raciste. Il rompit avec PARHAM et prit en main le mouvement naissant d’Azuza Street.
ll En réalité, PARHAM n’était pas raciste a proprement parler. En
=4 effet, il avait été le premier de son mouvement a vouloir
atteindre les populations afro-américaines et latino-américaines
pour les inclure dans « la Foi Apostolique ». Cependant, il était
aussi le fruit d’'une éducation sociale, familiale et nationale
(fondamentaliste) qui voyait toujours une distinction spirituelle
entre blancs et noirs, soutenant comme biblique (sans réel
= fondement) la ségrégation raciale. Il désirait que toute ame soit
sauvée, mais fldele a son educat|on et & la ségrégation raciale officielle des Etats-Unis d’Amérique, il
désirait aussi que chaque « race » demeure séparée. Des ce moment, PARHAM, rattrapé par sa fougue
et une certaine susceptibilité, n’hésita pas a traiter SEYMOUR d’agent du diable s’'opposant a la sainte
volonté de Dieu. Car, pour lui, Dieu ne pouvait étre autrement que d’accord avec les décisions politiques
de la « sainte nation américaine », ce qui montre la difficulté humaine d’échapper aux schémas de
pensées qu’on hérite d’une société, de sa famille et de certaines cultures.

117



Le point de désaccord doctrinal qui prévalut sur les autres devint la « glossolalie ». PARHAM soutenait
que les « langues inconnues » pratiquées dans la priere « sous l'action du Saint-Esprit » étaient
forcément des langues humaines existantes ou ayant existé (forme de glossolalie généralement
appelée « xénoglossie ») et il s'opposait a la conception de SEYMOUR qui soutenait que ces « langues
inconnues » pouvaient étre tant6t de la xénoglossie mais plus souvent de la « pneumaglossie » (langue
spirituelle de type angélique qui ne peut étre exprimé par le langage humain et qui prend de fait la
forme de babillements qui n‘ont aucun sens pour I'entendement humain).

Le coup de grace donné au ministére de PARHAM fut sa relation trés proche avec
un jeune homme de 22 ans qui faisait partie de sa chorale et que la presse
nommait J. J. JOURDAN. En fin 1906, des allégations d’inconduites sexuelles entre
les deux hommes ont commencé a circuler dans les assemblées originelles. Or,
nous sommes a une époque ol I’homosexualité était considérée comme un
crime par les lois de tous les Etats américains. Il semble que lors de I'enquéte
policiére, JOURDAN ait avoué entretenir une relation amoureuse et sexuelle avec
le pasteur PARHAM. Ceci conduisit a leur arrestation en 1907 a San Antonio pour
« infraction sexuelle contre-nature ». PARHAM nia plusieurs fois toute relation
sexuelle avec le jeune homme qu’il disait considérer comme un petit frere, et
déclara qu’il s’agissait selon lui d’'un piege tendu par un évangéliste (prédicateur
public de I'Evangile) rival et malhonnéte, nommé Wilbur Glenn VOLIVA (1870-
1942), lequel voulait éviter la création d’'une assemblée de « la Foi Apostolique »
dans sa ville de Zion, en défenseur d’une position traditionnelle cessationiste. La
presse relaya bien entendu l'affaire avec délectation. Cependant, du fait d’'un
mangque de preuve évident, le procureur du district finit quand méme par relacher
et abandonner toute poursuite a I'encontre de PARHAM et de JOURDAN. Le jeune
choriste ne reparut jamais plus dans I'église locale du pasteur, ce que certains
interpréterent comme un aveu de « mensonge » du jeune homme ne voulant pas
faire face a celui qu’il avait ainsi trahi pour la cause de VOLIVA...

o P T i NAMELESS CRIMES IN TEXAS
Quoi gu’il en fat réellement des faits, I'influence de PARHAM sur « la Foi s & T oF BARIAN

Apostolique » commenca alors a péricliter car elle était irrémédiablement WHO MAKES CONFESSION
entachée de la réputation que lui avait fait JOURDAN et les médias. Des "™ f i tommens seeviote "
affiches circulaient dans le mouvement, reproduisant une confession écrite

wet angeivaiced £ | (vraie ou fausse ?) se prétendant de PARHAM sur ce

“A short tig
voiced boy here,
colie with me to
been staying with me

et an angel- |
ked him to

el gu’il appellerait son « péché de sodomie » commis sur

le jeune JOURDAN. Ces affiches apparaissaient sur les

: murs avant méme son arrivée dans les villes ou il se

,ﬂ.';“;.‘.’.;‘“’.J!:.T““3;;“‘ii:‘;‘;ﬁf"‘i’.:‘ ¢ rendait pour précher. PARHAM nia bien sir avoir écrit o B11 Dokl

Bl hiees b seria” v cette confession, mais son existence délia les langues de beaucoup de ses proches
collaborateurs qui témoignerent alors, hors sujet, de ses «irrégularités

hig knees and aske

f were pro-

',ll”ii «ue e wo financieres » (par manque d’esprit de gestion) mais aussi de certaines de ce qu’ils
[,”1‘ = percevaient personnellement comme ses « aberrations doctrinales » qu’ils
hu“‘w""',!"“" - s'efforcaient jusque-la d’étouffer. Le ministére de PARHAM prit alors peu a peu fin

e e onene . Waco @t |3 Réforme qu’il avait lancée trouva de suite son nouveau centre a Los Angeles,
e cxntuaation of e cucee v @Utour du pasteur SEYMOUR et de son « Réveil d’Azuza Street ».

Aprés cet épisode, PARHAM contracta une santé plutot fragile. En 1927, peu avant un séjour en colonie
britannique de Palestine, il développa des problémes cardio-vasculaires qui s'accentuérent a son retour
en 1928. En janvier 1929, lors d’une séance de projection de diapositives retracant son voyage en terre
sainte, PARHAM fut pris d’une violente crise cardiaque et s’effondra mort au milieu de ses quelques
amis restés fidéles.

118



3. Le Réformateur effectif du pentecétisme : William Joseph Seymour

William Joseph SEYMOUR (1870-1922), né a Centerville en Louisiane aux Etats-
Unis, était le fils d’anciens esclaves noirs (libérés de fait par I'abolition de
I'esclavage aux Etats-Unis en 1863). Ses parents avaient adopté de force la foi
catholique romaine de leurs anciens maitres et firent naturellement baptiser
leur enfant a la paroisse catholiqgue romaine de « I’Assomption », a Franklin.
Cependant, ils trouveérent une foi personnelle en Jésus-Christ auprés de
missionnaires baptistes et finirent par intégrer I'église baptiste afro-américaine
« New Providence », de Centerville, ou le jeune SEYMOUR grandit au contact
de la Bible et des chants de louange de type « negro-spiritual » et « Gospel ».
Témoin de la violence raciale qui prévalait encore au Sud des Etats-Unis, mais
aussi du systeme ségrégationniste qui avait pris la place de I'esclavage, il fit de
I'égalité raciale sa principale préoccupation.

Dans les années 1890, SEYMOUR entreprit de voyager au nord du pays ou la violence raciale était
beaucoup moins importante et ol la ségrégation pouvait connaitre de grandes souplesses. En 1895, il
intégra I'église méthodiste afro-américaine « Simpson Chapel » ou il se convertit personnellement a
Jésus-Christ et ou il regut consciemment le baptéme. Il fréquentait également des milieux appartenant
au « Mouvement de Sainteté/Sanctification », au contact d’un groupe de priére appelé « Les Saints de
la Lumiere du Soir » dans lequel un certain Daniel Sydney WARNER (1842-1895) fagonna sa pensée
théologique d’égalité des races dans la foi chrétienne. En 1901, SEYMOUR s’installa a Cincinnati ou il
fréquenta l'institut de formation bibligue méthodiste local. Aprés avoir surmonté un épisode de
variole, SEYMOUR fut ordonné pasteur. Toujours sensiblement baptiste, il préféra alors exercer au sein
d’une dénomination officielle baptiste, tout en conservant les acquis théologiques de son passage dans
le méthodisme, fréquentant toujours les « Saints de la Lumiéere du Soir ».

En 1906, aprées cing ans de ministére exercés dans les milieux baptistes afro-américains de Jackson dans
le Mississippi, SEYMOUR vint s’installer a Houston au Texas ou il entra en contact avec PARHAM qui
préchait sa théologie de « la Foi Apostolique » dans les milieux afro-américains. Il fut profondément
marqué par les enseignements de PARHAM sur les « charismes (dons spirituels) accordés aux croyants
par le Saint-Esprit » et sur son idée d’étude biblique « sous I'inspiration directe du Saint-Esprit ». Malgré
des désaccords concernant certains aspects de l'enseignement de PARHAM, il rompit avec sa
dénomination officielle « baptiste » et se joignit au mouvement de « la Foi Apostolique », devenant
I'assistant privilégié de PARHAM dans les milieux afro-américains mais aussi latino-américains.

En observant des manifestations spirituelles parmi les membres des églises locales de la « Foi
apostolique », SEYMOUR développa, Bible en main, une pensée théologique a ce moment-la propre a
lui selon laquelle cette expérience est distincte de la nouvelle naissance. Il lui donna selon une
expression biblique le nom de « baptéme du Saint-Esprit », considérant que le principal signe initial de
cette étape spirituelle était la « glossolalie » (parler en langues).

Aprés quelques semaines, un pasteur de Los Angeles nommé Neely TERRY fit appel
a « la Foi Apostolique » pour assurer une campagne de prédication. PARHAM vy
envoya SEYMOUR ainsi qu’une jeune sceur en Christ tout juste ordonnée pasteure
nommée Lucy FARROW (1851-1911). Sur place, malgré les réticences de PARHAM,
SEYMOUR accepta de devenir le pasteur assistant d’'une église locale nommée
« Holiness » (Sainteté) en rupture avec une dénomination officielle baptiste. Mais
en deux semaines il s‘attira les foudres du pasteur officiant HUTCHINS et de
nombreux fideles alors qu’il préchait 'importance d’expérimenter la « glossolalie »
| qui assurerait I'accés au « baptéme du Saint-Esprit ».

119



Sans endroit ou aller, SEYMOUR et FARROW furent recueillis par un chrétien de la vague de la
« Sainteté/Sanctification », Edward LEE, qui avait fondé récemment un groupe de priére indépendant
se réunissant chez lui. Sous I'impulsion des enseignements enflammés de SEYMOUR, la maison devint
trop petite pour accueillir les nouveaux fideles et le groupe fut déplacé dans la maison d’un certain
Richard ASBERRY. La, SEYMOUR, FARROW, LEE et de nombreuses autres personnes réunies
expérimenterent ensemble le « baptéme du Saint-Esprit » tant recherché et commencerent a « parler
en langue ». Il fut tres clair que pour beaucoup il ne s’agissait pas de langues humaines et que cela
prenait alors la forme d’'un babillement inintelligible. SEYMOUR en conclut définitivement que les
langues humaines n’étaient pas uniquement employées par Dieu dans la glossolalie (xénoglossie) mais
gu’ll pouvait aussi employer des langues spirituelles angéliques qui ne peuvent s’exprimer par la
bouche humaine et prennent alors la forme de babillements inintelligibles (pneumaglossie).

La encore, le local devint trop petit pour accueillir les nouveaux arrivants et
le lieu de réunion fut déplacé dans une église locale en rupture avec une
dénomination officielle méthodiste dont I'ancien pasteur fréquentait
désormais I'assemblée de SEYMOUR. Elle se trouvait au « 312 Azuza
Street » et la mission d’évangélisation de «la Foi Apostolique » qui
commenga ici prit le nom qu’on lui a retenu dans I'Histoire : le « Réveil

d’Azuza Street ». De nombreuses autres églises locales dans tout Los Angeles finirent par s’y associer.
Deés le départ, elles étaient toutes racialement égalitaires et réunissaient des blancs, des noirs et des
latino-ameéricains.

Quand PARHAM finit par se déplacer sur invitation pour
précher a 'église locale d’Azuza Street, cet aspect le déplut
énormément. Lenseignement méme de SEYMOUR ne lui
sembla pas tout a fait orthodoxe vis-a-vis de sa théologie
personnelle. Au cours d’une prédication, il adressa a
SEYMOUR et a son assemblée une critique tres sévere en
préchant notamment, sur un style mélo-prophétique, que

g % « Dieu est dégolté de I'état du réveil ». SEYMOUR refusa
cependant de changer les doctrines de base qu’il avait posées au mouvement d’Azuza Street, car pour
lui conformes aux écrits bibliques, et s‘'opposa directement a PARHAM qu’il accusait de faire preuve ici
de racisme et d’étroitesse d’esprit. PARHAM retourna alors a Topeka et, sous la colere et la
susceptibilité, commenca a précher que SEYMOUR était un agent du diable opposé a la sainte volonté
de Dieu. Il utilisa principalement le désaccord sur la
glossolalie (car il refusait I'idée méme de pneumaglossie
et se méfiait de I'idée d’y voir un signe initial principal de
I'action du Saint-Esprit) comme preuve de la chute de
SEYMOUR et de la déchéance de la « Foi Apostolique » a
Los Angeles. La rupture fut donc consommée. SEYMOUR
n’écrivit jamais directement sur les déboires moraux et
judiciaires postérieurs de PARHAM, mais il rappela a
guelques reprises qu’un « homme de Dieu» reste
humain et doit se confronter quotidiennement comme L
tout un chacun a l'orgueil, a la prétention ministérielle, a la tentation du péché, aux épreuves, a la
calomnie et aux périls diverses tendus comme des pieges par I'ennemi de son ame, a savoir le diable.
Il rappela souvent que le « réveil de Pentecote » (ainsi qu’il appelait désormais la premiere vague
« charismatique / pentecttisante » montante) était avant tout I'ceuvre de Dieu dans le monde d’alors,
bien avant que PARHAM pose la premiére pierre de sa formalisation doctrinale. Il rappela aussi au
passage qu’il n’était lui-méme, tout comme PARHAM, qu’un serviteur dispensable que la grace de Dieu
avait employé pour y travailler.

120



SEYMOUR parlait beaucoup du « baptéme du Saint-Esprit » et il employait souvent le terme
« d’expérience de la Pentecote »). Il donna de fait aux églises locales partisanes du « Réveil
- d’Azuza Street » le nom général « d’églises de Pentecdte ». Les chrétiens des autres
\ ' dénominations désignérent tres vite leurs membres comme étant des « pentecotistes »,
' terme qui fut a la longue largement employé par les croyants concernés.

4. Le développement du pentecotisme naissant

Le terme générique « la Foi Apostolique » cessa progressivement d’étre utilisé a partir de 1907. Les
églises locales ralliant ou issus de la Réforme de PARHAM et de SEYMOUR étant strictement de type
congrégationaliste, elles se multiplierent dans une parfaite indépendance les unes des autres pour
former une véritable nébuleuse dans le monde sans la moindre représentation institutionnelle
commune. Cette nébuleuse se répandit (en englobant notamment des églises locales déja de nature
« charismatique / pentecétisante » par des réveils locaux) et vit de nombreuses communautés, en
rupture « dénominationnelle » (en raison de leur foi dans les manifestations spirituelles actuelles de
Dieu) avec le méthodisme, le baptisme ou encore d’autres confessions protestantes comme le
presbytérianisme, la rejoindre en intégrant pour elles-mémes les enseignements conjugués de
PARHAM et surtout de SEYMOUR. Les termes « églises de PentecOte » et « pentecétistes », devenant
peu a peu caractéristiques, étaient alors plus démonstratifs d’'un ensemble pluriel sans cohésion que
représentatifs d’'un mouvement ou de plusieurs mouvements coordonnés.

Sur le sol américain, la majorité des premiers pentecOtistes, provenant du méthodisme suivant le
« mouvement de Sainteté », avaient hérité de I'apport réformateur initial de PARHAM une doctrine clé
du méthodisme traditionnel « de Sainteté », appelée la « sanctification totale ». Ce concept
théologique, aussi appelé « perfectionnisme chrétien » enseignait I'idée qu’un véritable chrétien peut
trouver plus ou moins rapidement en Dieu le chemin vers une totale « sainteté » ici-bas. Il recoit la
« grace du Salut » a sa conversion, doit alors expérimenter ensuite une seconde forme de grace dite de
« sanctification totale » avant de pouvoir expérimenter «le baptéme du Saint-Esprit ». En
expérimentant cette « sanctification totale », il aurait désormais I'assurance de vivre ici-bas sans plus
jamais pécher. Le péché survenant ensuite serait alors au compte d’une claire volonté de désobéir a
Dieu et serait un signe de profonde déchéance chrétienne que des exclusions ecclésiales (ou
« excommunications ») pourraient sanctionner. En vis-a-vis, une minorité croissante de pentecotistes
(par le ralliement massif de croyants issus du baptisme et du presbytérianisme), se plagant sur le sujet
comme héritier de I'apport réformateur effectif de SEYMOUR, n’adhéraient pas a cette conception qui
demandaient quelque chose qui ne semblait pas possible du fait de la nature pécheresse de I'étre
humain et qui excluait le pécheur sans expression de « miséricorde » (c’est-a-dire de « compassion »
accompagnée de « pardon »). En 1910, c’est un des pasteurs du pentec6tisme naissant a Chicago
(anciennement pasteur baptiste élevé dans une famille presbytérienne), William
Howard DURHAM (1873-1912) qui s'opposa publiquement a cette doctrine décrite
comme « néfaste » et « non biblique » et qui exposa une autre doctrine jugée
« conforme a la Bible » qui fut connue sous le nom de « I'ceuvre accomplie ». Selon
cette doctrine, il n'y a que deux expériences de graces: la « nouvelle naissance »
(conversion) et le « baptéme du Saint-Esprit » (expérience de Pentecote). La
« sanctification/ consécration » est quant a elle un effet direct de la conversion (ceuvre
accomplie) et constitue un état d’esprit de soumission a la volonté de Dieu auquel le croyant travaille
désormais. Sa nature de pécheur peut I'entrainer par faiblesse a pécher de temps a autre, sans volonté
de rébellion, mais il est appelé a se relever de sa faute, se repentir et aller de I'avant, en recevant le
pardon de Dieu (état de grace). Par l'expérience d’une vie « sanctifiée / consacrée », il devient
progressivement plus fort sur le plan spirituel et apprend a pécher de moins en moins. Il tend a la
perfection mais ne peut l'atteindre ici-bas, la « sanctification totale » ne pouvant résulter qu’apres son
déceés, une fois qu’il a quitté son enveloppe charnelle dans laquelle loge sa nature humaine pécheresse.
'accompagnement et le pardon de I’Eglise est alors un reflet de la grace de Dieu dans sa vie.

121



A l'aube de la premiére guerre mondiale, la majorité absolue des pentecdtistes du monde avaient
adopté la doctrine de « I'ceuvre accomplie » en se désolidarisant de celle de la « sanctification totale ».

5. Organisations ecclésiales : les « Assemblées de Dieu » et les autres Eglises pentecétistes

En 1914, de nombreux pasteurs et piliers laics pentecttistes ont commencé a réaliser que leur
mouvement constituait un réveil mais aussi une Réforme protestante a part entiere qui avait un impact
profond dans les milieux ou il s’étendait. Ils ressentirent alors le besoin de protéger et de préserver les
fruits de ce réveil et de cette Réforme en créant une unité institutionnelle pentecotlste avec sa
profession de foi clairement définie et officielle. En avril cette
année-l3, ils organisérent a Hot Springs dans I’Arkansas une
« assemblée générale des églises de Pentecbte », réunies a
« I'Opera House », alaquelle assisterent 300 pasteurs et piliers
laics venant de 20 pays différents. Il s'agissait de discuter et de
prendre des mesures sur un certain nombre de questions
théologiques et fonctionnelles avec le but de former ensemble
une confession revivaliste/évangélique coordonnée. Au terme
de I'assemblée générale, ces conférenciers ne purent convenir =EEEEEs e EE
d’une unité internationale, mais la plupart des églises locales américaines representees

fondérent ensemble et de suite « Le Conseil des Assemblées de Dieu des Etats-Unis

A ‘ | d’Amérique », la premiere fédération nationale pentecétiste de I'Histoire, clairement

axée sur les enseignements de SEYMOUR (enracinée dans le baptisme) et sur la doctrine
de « I'ceuvre accomplie » formulée par DURHAM.

La minorité qui ne se rallia pas aux « Assemblées de Dieu » (ADD) américaines, ne le firent pas parce
gu’ils étaient quant a eux fortement attachés a la doctrine de la « sanctification totale ». Dans les
décennies suivantes, ils sorganisérent en de nombreuses petites Eglises pentecétistes indépendantes
dont certaines existent encore de nos jours.

Dans les années suivantes, dans chaque pays ou vivaient des communautés pentecotistes, des
tentatives similaires d’organisation commune furent entreprises. Les églises locales qui s’alignaient
naturellement sur la profession de foi des ADD américaines formérent également des « Eglises »
(systémes ecclésiaux) nationales qui prirent également le nom « d’Assemblées
de Dieu » (ADD). En France, par exemple, le pentecotisme avait fait son
apparition dans les années 1930 par le ministére d’un ancien prétre/pasteur
anglican de la « Basse-Eglise » devenu pentecétiste, un britannique nommé
Douglas SCOTT (1900-1967), missionnaire rattaché a I'église de Pentecéte
« Elim » (membre des ADD d’Irlande). Il était venu en France sur l'invitation
du prédicateur baptiste Félix GALLICE (1887-1960) et de sa collaboratrice
Hélene BIOLLEY pour, a la base, travailler sa pratique de la langue francgaise en
vue d’une mission au Congo belge. Témoignant et préchant dans des églises
locales protestantes frangaises, tant baptistes que réformées, SCOTT gagna a
ses prédications le pasteur d’une petite église baptiste indépendante fondée
en 1890, Pierre NICOLLE, qui fit alors de son église
locale la premiére « église de Pentecote » en France. De la, SCOTT bénéficia de
I'aide d’un ancien pasteur luthérien néerlandais passélui aussi au
pentecotisme, Ove FALG (1900-1992), et rallia au mouvement de Pentec6te un
certain nombre d’églises locales baptistes indépendantes et d’églises locales
réformées qui, désormais en rupture P
confessionnelle, constituerent ensemble en 7~~~ C}
1939 les « Assemblées de Dieu (ADD) de T A\ J__J \°®

France ».

122



Les diverses fédérations pentecoétistes nationales dites des « Assemblées de Dieu » (ADD), tout en

demeurant parfaitement indépendantes, entretinrent naturellement une communion et finirent par

créer et rejoindre en 1988 une organisation internationale désormais appelée « I'Association Mondiale
WERLD des Assemblées de Dieu ». La dénomination « Assemblées de Dieu » (abrégé « AG » en
AssEMBuEsoF_ac_m anglais et « ADD » en frangais) constitue encore aujourd’hui la principale dénomination
FELLOWSHIP protestante évangélique pentecottiste, sur le plan historique et démographique.

Les Eglises protestantes évangéliques « de PentecOte » ou « pentecétistes » (et
particulierement les ADD) constituent aujourd’hui encore I'expression directe de la
Réforme pentecotiste originelle et restent fidéles aux enseignements de base des co-
Réformateurs de cette premiére vague « charismatique / pentecttisante », et
surtout de ceux de SEYMOUR. Les professions de foi de ces églises reflétent
actuellement une forme mdarie de celle de I'église locale d’Azuza Street. Par opposition a d’autres
vagues dites « charismatiques » qui sont survenues postérieurement (points abordés plus bas), on
parle parfois aussi pour elles de « pentecétisme traditionnel » (sans donner a I'adjectif une connotation
de vieillissement qui n’est pas contractuelle) car issue de la toute premiére vague « charismatique /
pentecStisante » du protestantisme évangélique. Dailleurs, ces Eglises pentecétistes traditionnelles se
réservérent en propre les désignations « d’Eglises de Pentecdte » / « pentecdtistes » restée d’usage a
travers les décennies, telle une référence a I'origine méme de leur Réforme propre dont elles restent
les garantes.

Le contenu officiel des professions de foi pentecétistes reprend
- ‘ | naturellement les avancées théologiques et les usages liturgiques du
e méthodisme et surtout du baptisme, dont il est historiguement issu
par PARHAM et SEYMOUR. La différence confessionnelle tient bien
entendu dans la place théologique donnée par les pentecotistes au
Saint-Esprit et a Ses interactions avec le fidéle au travers du
« baptéme du Saint-Esprit ». Ce dernier, vu comme une étape
supplémentaire de I'évolution du croyant (qui est encouragé a le
chercher par la priere et a l'accueillir comme une grace), est
principalement et généralement reconnu par la réception du
charisme particulier de « glossolalie » ou de « parler en langues ».
Cette expérience dote également le fidele de charismes dits
« prophétiques » (paroles divinement inspirées de consolation,
d’avertissement, de sagesse, et parfois de prédiction) et de divers
charismes de guérison miraculeuse. Cependant, tout autre charisme
n‘ayant pas son vis-a-vis dans le récit biblique fait en contrepartie
I'objet de profondes méfiances (et donc sujet a observation), voire
de rejet (s’ils ont pour fruit des applications jugées antibibliques).

)S CHRIST EST SEIGNEL

Les églises locales pentecétistes (membres des ADD ou d’une autre dénomination pentecétistes
traditionnelles), quoi que fédérées entre elles, demeurent a la maniére baptiste « congrégationalistes »
(fortement « autonomes » les unes des autres). Elles affichent généralement a leurs portes le nom
officiel de leur dénomination respective (parfois en précisant la qu’il s’agit d’'une église locale
« protestante », « évangélique » et/ou « de Pentecbte », voire « pentecotiste »). Celles (majoritaires)
qui appartiennent aux ADD affichent donc de préférence a leurs portes I'appellation « Assemblées de
Dieu » (ADD). Cependant, il peut exister des fédérations nationales/régionales des ADD, ou alors des
formations ecclésiales membres des ADD, regroupant certaines églises locales derriere une
« dénomination propre ». C’est souvent le cas lorsque ces églises sont issues de la prédication et de
I'organisation d’'un méme ministre du culte ou groupe de ministres du culte et qu’elles veulent
demeurer fideles a I'esprit de ce ministere, méme apreés la disparition de la ou des personnes qui

123



I'incarnaient. Elles se reconnaissent alors au moyen dune certaine pomm il

-_‘—‘——-____q_.
uniformisation (non absolue) des usages ecclésiaux et par des contacts fréquents | ‘“;""mgu'lu
g
entre assemblées au moyen d’événements cultuels et culturels propres a 1eUr | mm————— |
formation ecclésiale. Les églises locales des ADD concernées peuvent dont aussi sf_g-gmngé[iq;ue Je Pentecdte
. N N . ) . s % de Dieu de France
afficher a leurs portes (a la place ou en complément de Iappellation Aol & B
7 . ; . . | e
« Assemblées de Dieu ») cette dénomination propre. On peut, par exemple, |
. L . L - - . S$ion  assemsiges ve vy
trouver des ADD qui se désignent ainsi : « Eglise du Ressuscité », « Assemblées \ o
. - z ). . . L Nemmmes
du Salut », « Mission Salut et Guérison », « Eglise Martin Luther King », etc.). b =

6. « Le pentecotisme de l'unicité » : une dérive pentecotiste hors protestantisme

On aborde ici le sujet délicat d’'un mouvement dérivé du pentecOtisme, mais qui a
fait le choix d’inscrire dans ses articles de foi un aspect qui contredit fortement les
fondements nicéens du christianisme authentique et qui, en conséquence, n’est
pas a compter comme une confession protestante. C’est une réalité sociologique
religieuse, méme si ses fondateurs sont initialement des pentecdtistes et si les Eglises
qui s’en réclament utilisent toujours le terme « pentecétiste » pour se désigner elles-mémes.

Peu avant la naissance des ADD américaines, un pasteur de la mouvance pentecotiste
naissante nommé Robert Edward McALISTER (1880-1953) avait mentionné dans un
rassemblement de priere, au moment du service de baptéme prévu ce jour-la, que
les ApGtres du Christ baptisaient les nouveaux convertis « au nom de Jésus » sans
utiliser les termes employés par Jésus-Christ dans les évangiles, a savoir « au nom du
Pere, du Fils et du Saint-Esprit ». C’était en effet une réalité biblique qui s’explique
généralement par une différenciation a faire entre la formule rituelle (« au nom du
Pere, du Fils et du Saint-Esprit ») et I'appellation raccourcie donnée a I'époque au
baptéme proprement chrétien (« baptéme au nom de Jésus ») pour ne pas la confondre
avec les baptémes administrés symboliquement dans 'usage juif a 'occasion d’une
démarche de repentance ou lors de la conversion d’un non-Juif au judaisme.
Lintervention de McALISTER était de l'ordre de I'enseignement et ne comportait pas
de polémique. Son église locale rejoignit les « Assemblées de Dieu » a la formation de
cette organisation ecclésiale en 1914. Mais en 1916, cette intervention qui avait
inspiré un autre pasteur des ADD nommé Francis John EWART
(1876-1947), amena ce dernier a faire part a McALISTER et a un
autre pasteur des ADD nommé Glenn August COOK (1869-1947) de sa pensée
concernant la remarque initiale de MCcALISTER. Les trois pasteurs en vinrent a
conclure que seule I'expression « au nom de Jésus-Christ » était apostoliquement
valable pour un baptéme chrétien, et qu’elle indiquait que le nom de « Jésus »
renvoyait a Dieu dans son ensemble. De ce fait, pour eux, Dieu ne saurait étre une
« Trinité » tel que définie fondamentalement dans la foi chrétienne nicéenne (soit
trois personnes/hypostases distinctes formant un seul et unique Dieu). lls affirmaient que Dieu ne
serait qu’une seule et unique personne/hypostase qui est « Jésus », soit « Jésus-Christ », le nom étant
pour eux l'équivalent total du tétragramme divin (YHWH/Le SEIGNEUR/LEternel) employé dans
I’'Ancien Testament. « Le Pere » ne désignerait que Jésus Lui-méme, mais dans Sa fonction paternelle
envers les croyants. « Le Saint-Esprit » ne désignerait que Jésus Lui-méme, mais dans Sa fonction
d’intervention miraculeuse et spirituelle... lls commencérent de suite a précher cette doctrine dans
leurs églises locales, et demandérent a tous les fideéles qui avaient été baptisés « au nom du Pere, du
Fils et du Saint-Esprit » d’étre a nouveau baptisés « au nom de Jésus ».

Cette doctrine et son application déclencherent une grande polémique dans les ADD. Les autres pasteurs,
confirmés par l'instance dirigeante, condamnerent la doctrine unitaire et les suppositions théologiques
de MCcALISTER, EWART et COOK. Comme ils perduraient dans leurs affirmations, ils furent de suite exclus

124



des ADD et ameneérent leurs églises locales (gagnées a leurs enseignement) avec eux. Les
trois pasteurs formérent alors une « Eglise » dite « pentecotiste unitaire » qu’ils
appelerent « 'Assemblée Générale des Assemblées Apostoliques ». Dans la foulée, un
autre pasteur pentecotiste indépendant nommé Garfield Thomas HAYWOOD (1880-
1931) finit par étre convaincu de leurs enseignements et les rejoignirent dans leur
mouvement naissant. Les quatre pasteurs considérerent que ce mouvement constituait
une confession chrétienne a part entiere a laquelle ils donnérent le nom de
« pentecotisme de l'unicité » (dont les membres sont appelés des « pentecétistes
unitaires »). Leurs deux organisations fusionnérent alors en 1917 pour constituer une unique « Eglise »
gu’ils nommerent « les Assemblées Pentecotistes du Monde » (abrégé en anglais PAW).

En 1924, la mixité « raciale » des églises locales des « Assemblées Pentecétistes du Monde » finit par
déranger certains pasteurs blancs qui donnaient un crédit spirituel a la ségrégation raciale faisant
encore rage aux Etats-Unis a cette époque. Ils décidérent de quitter cette « Eglise » pour en former une
autre dans la méme lignée confessionnelle qu’ils nommerent « 'Alliance Ministérielle Pentecotiste » et
qui changea de nom en 1932 pour devenir « UEglise Pentecotiste, Incorporated ». En 1925, L'Eglise
PAW subit un grand schisme qui donna naissance a trois autres « Eglises » pentecétistes unitaires : « les
Eglises apostoliques de Jésus-Christ », « I'Alliance ministérielle pentecétiste » et « I'Eglise d’Emmanuel
en Jésus-Christ ». En 1927, « I'Eglise d’Emmanuel en Jésus-Christ » et « les Eglises apostoliques de
Jésus-Christ » fusionnérent pour donner naissance a « I’Eglise apostolique de Jésus-Christ ». En 1931,
« 'Eglise apostolique de Jésus-Christ » et I'Eglise PAW fusionnérent pour former une « Eglise » qui
conserva le nom « d’Assemblées Pentecotistes du Monde » (PAW). Enfin, en 1936, « L'Eglise
PentecOtiste, Incorporated » revint sur ses décisions ségrégationnistes et, en 1945, r
fusionnérent avec I'Eglise PAW pour devenir ce qui est encore de nos jours sur le plan
démographique la plus grande Eglise pentecétiste unitaire : « I'Eglise Pentecétiste Unie
Internationale » (abrégé en anglais UPCI). Dans les années 2000, le pentecotisme unitaire

a été introduit en France dans des ceuvres missionnaires et a pris le temps de s’enraciner ™
: dans la formation d’assemblées pentecotistes unitaires non déclarées. En 2021, I
ces assemblées francaises formerent ensemble la « Fédération des Eglises
Pentecétistes Unies de France », appelée plus couramment « I’Eglise Pentecdtiste Unie de
France » (EPUF).

Il est a noter que cette confession dite « pentecétiste unitaire », malgré une source originelle
commune, n‘a aucun lien avec les Eglises proprement protestantes évangéliques pentecdtistes. Le
pentecOtisme traditionnel déplore l'utilisation de l'adjectif « pentecOtiste » par un mouvement
religieux qui, a ses yeux, a déformé la doctrine de la « Trinité » pour en faire une doctrine « unitaire »
non justifiée sur le plan biblique. De méme, la position des pentecotistes unitaires niant la « Trinité »
les met en porte-a-faux avec le fondement nicéen de la foi chrétienne authentique. Ceci implique que
leurs organisations ne sont pas a considérer comme « protestante » et leur théologie de la personne
de Dieu est considérée comme une « hérésie totale », autant par les protestants (historiques et
évangéliques) que par les catholiques et les orthodoxes.

7. Une deuxiéme vague « charismatique » : Le « Renouveau Charismatique »

A la fin des années 1950, la foi et les usages
des pentecotistes provoquerent une certaine
réflexion théologique parmi les membres
d’Eglises protestantes historiques. Cette
réflexion existait a plusieurs niveaux, du
simple fidéle aux grands théologiens,
débouchant sur la conversion de certains

piliers ecclésiaux, sinon au pentecotisme

125



lui-méme du moins a une expérience spirituelle et miraculeuse forte en lien avec I'Esprit Saint. Leurs
plus grands représentants furent, cté Royaume-Uni, I'anglican de la « Basse-Eglise » Michael HARPER
(1931-2010) et coté Etats-Unis, le presbytérien Rodman WILLIAMS (1918-2008), le réformé d’origine
hollandaise Harald BREDESEN (1918-2006) et I'épiscopalien Dennis BENNETT (1917-1991). Du travail
de prédication de ces hommes naquirent a l'aube des années 1960 des « groupes de priere
charismatiques » (intégrant dans leur foi le principe spirituel de I'exercice de « charismes » venus de
I’Esprit Saint) qui restérent jusqu’a nos jours plus ou moins marginaux au sein des Eglises protestantes
historiques.

La particularité de cette vague « charismatique » naissante, par rapport a la premiere (le
pentecotisme), est une tempérance concernant d’une part le don moderne de « glossolalie » (ou
« parler en langue ») qui n‘est plus nécessairement percu comme le signe initial principal d’un
« baptéme dans I'Esprit Saint » ou « effusion de I'Esprit Saint » (selon les expressions privilégiées dans
ce milieu) mais comme un don parmi les autres que beaucoup de « baptisés dans I'Esprit Saint »
peuvent ne pas recevoir alors qu’ils exercent d’autres charismes tout aussi voire plus importants
(comme la réception et la transmission de messages dits « prophétiques »).

D’autre part, la moitié des croyants suivant cette nouvelle vague charismatique exprime aussi une
tempérance dans sa perception théologique du « baptéme dans I'Esprit Saint » ou « effusion de I'Esprit
Saint », lequel n’est plus pergu par elle comme une expérience dissociée de la conversion personnelle
au Christ (ou régénération par I'Esprit Saint). Dans cette catégorie, on explique que le chrétien
réellement converti posséderait de suite, comme dans un « pack spirituel » consécutif a la réception
de I'Esprit Saint dans son étre (temple vivant de I'Esprit Saint), toutes les facultés « charismatiques »
que Dieu lui a accordées en propre selon Sa souveraineté divine. Cependant, le démarrage de I'exercice
de ces « charismes » peut ne pas se manifester de suite, soit que le croyant se trouve dans un milieu
théologique qui I'étouffe en niant I'existence actuelle d’'un « charismatisme » biblique au sens large (le
cessationisme), soit qu’il n’est pas encore assez mdr dans la foi pour prendre conscience de ces
capacités spirituelles en Christ et les utiliser au nom du Christ. Le démarrage de I'exercice des charismes
peut alors étre éventuellement appelé « baptéme dans I'Esprit Saint » ou de préférence « effusion de
I’Esprit Saint ». Lautre moitié des croyants qui suivent cette nouvelle vague conserve cependant I'idée
de « baptéme dans I'Esprit Saint » comme une expérience dissociée de la conversion personnelle. De
petites nuances qui les font globalement paraitre comme des sortes de « nouveaux charismatiques /
pentecOtisants modérés » en comparaison aux pentecotistes dits « traditionnels ».

Au fil de rencontres inter-ecclésiales, ces groupes contribuérent a la naissance d’églises locales
évangéliques « charismatiques libres/indépendantes » (et non percu comme « pentecotistes » a
proprement parler méme si certaines ont une tendance théologique trés proche voire exactement la
méme), et a faire également réapparaitre le « charismatisme » au sens large (« expérience de la
Pentecote ») dans les confessions évangéliques d’ou il était sorti: le méthodisme et surtout le
baptisme.

Un certain nombre de croyants méthodistes et baptistes passerent en effet a la sensibilité spirituelle
de cette deuxieme vague (avec ses nuances modérées) mais également de la premiere vague
pentecodtisante dite « traditionnelle » au contact de plus en plus régulier avec des ADD considérées
comme des « églises sceurs sur le méme fondement théologique ». C’est a partir de la qu’il est devenu
important de faire la distinction entre d’une part les termes théologiques « pentecotisme /
charismatisme » désignant la foi en 'action miraculeuse du Saint-Esprit, et d'autre part avec les termes
confessionnels « pentecotisme » (premiére vague d’Eglises protestantes évangéliques qui I’exercent)
et « charismatisme » (deuxiéme vague d’Eglises protestantes évangéliques qui I'exercent).

Cette deuxieme vague « charismatique » recut dans le cours des années 1960 le surnom usuel de
« Renouveau Charismatique », avec I'idée qu’elle renouvelait la vague « charismatique » historique (le
pentecdtisme), tout en voulant I'affiner théologiquement au fil de I'enseignement de la Bible.

126



Cependant, et de facon étonnante, le méme phénomeéne prit racine au sein de
I’Eglise catholique romaine, donc hors protestantisme, a |a suite de la démarche de
deux responsables d’étudiants de la paroisse catholique américaine de « Saint John »
dans le Michigan : Steve CLARK (1940-2024) et
Ralph MARTIN (né en 1942). Invités en 1966 a un
congres organisé a I'Université catholique de Duquesne, a
Pittsburg en Pennsylvanie, ces deux hommes firent la rencontre
des enseignants laics de I'établissement, lequel était placé sous la
direction de I'Ordre monastique des « Péres du Saint-Esprit ». lls
leur confierent alors deux ouvrages pentecotistes qu’ils avaient eu
I'occasion de lire et qui leur avaient donné du courage et un certain
regain de foi dans le cadre de leur mission auprés des étudiants.

Le premier livre intitulé « La Croix et le Poignard » avait été écrit en 1964 par David
WILKERSON (1931-2011), alors pasteur des ADD (puis fondateur en 1987 de I'Eglise

mission de ce pasteur de campagne aupres des jeunes délinquants et membres de gangs de
§31 la ville de New York, provoquant des conversions en masse a Jésus-Christ et la restauration
miraculeuse de vies brisées d’adolescents (remis de diverses addictions et de leurs tendances a la
violence et au banditisme). Ce pasteur pentecétiste, qui plus tard ceuvra humblement et prudemment
dans le domaine « prophétique », est considéré aujourd’hui comme ayant fortement contribué par son
ministere a la fin de la « guerre des gang » dans la grande mégapole américaine. Il fut le fondateur de
I'association multiconfessionnelle chrétienne « Teen Challenge International » qui continue
actuellement dans de nombreux pays anglophones son ceuvre socio-spirituelle auprés des jeunes
délinquants. Le deuxieme livre intitulé « Ils parlent en d’autres langues » avait été écrit en 1965 par
John Lewis SHERRIL (1923-2017), théologien des ADD. Il constituait un précis théologique [Tt
sur le « baptéme du Saint-Esprit » dans le Nouveau Testament et le pentecOtisme %THEWESR
contemporain, mettant naturellement l'accent, en tant que signe initial principal, sur la
« glossolalie » ou « parler en langues », tout en dénongant les dérives mystiques non
chrétiennes qui « singent » parfois ce don ou « délirent » en pensant l'avoir effectivement.

La lecture de ces livres poussa en 1967 quatre de ces enseighants bouleversés a
prendre contact avec un pasteur épiscopalien de la « Basse-Eglise » William LEWIS
qu’ils savaient étre prédicateur d’une doctrine « charismatique » voisine du
pentecotisme. Celui-ci les redirigea vers un groupe presbytérien du « Renouveau
Charismatique » mené par une certaine Florence DOEDGE (1919-2024). Invités a
une réunion de groupe, les quatre enseignants s’y rendirent et I'un d’eux, apreés
imposition des mains et priere de DOEDGE, recut et manifesta ce qui était désigné
\\ \ la-bas comme étant « I'effusion de I'Esprit Saint ». De retour a I'Université de
l } i Duquesne, l'enseignant en question reprit contact avec CLARK et MARTIN.
Ensemble, ils contribuérent a répandre I'expérience parmi les étudiants de I'établissement mais aussi
d’autres établissements d’études supérieures catholiques américaines : « Southbend » dans I'Indiana,
« Ann Arbor » dans le Michigan, « Los Angeles » en Californie et « la Nouvelle Orléans » en Louisiane.

Des groupes de priéres dits « charismatiques » catholiques romains virent alors spontanément le jour
un peu partout aux Etats-Unis, et la méme année CLARK et MARTIN démarrérent la premiére
communauté catholique dite « charismatique » a Ann Arbor nommée « Parole de Dieu ». Dans les
années qui suivirent, de nombreuses autres dites « Communautés Nouvelles » (selon le vocable
catholique officiel) virent le jour un peu partout dans le monde se rattachant directement ou
indirectement a cette deuxieme vague « charismatique » pourtant d’origine clairement protestante
évangélique.

127



Le « Renouveau Charismatique », version catholique romaine, fut trés tot l'objet de
méfiance, de critiques et de rejet par les autorités épiscopales de la confession catholique
mais il fut toléré du fait de la sympathie qu’il inspirait au pape Paul VI (1897-1978), parlant
de lui comme d’une «chance pour I'Eglise » (sous-entendu catholique romaine). Les
ah B &ni premiers groupes et les premiéres communautés du mouvement
étaient cependant beaucoup trop proches du protestantisme dans son expression - .
évangélique pour faire 'unanimité des évéques. Les membres des groupes, tout
en participant a la vie paroissiale catholique classique, se réunissaient
régulierement en semaine dans des locaux privés pour officier sous la direction

d’un laic a qui ils donnaient le titre non officiel de « berger » (un synonyme de « pasteur »), et se livrer
a des réunions de priére proches des cultes dominicaux protestants évangéliques. A ces occasions, ils
donnaient libre court a une lecture de la Bible non cadrée par le clergé et a son interprétation
personnelle «sous Iinspiration directe du Saint-Esprit ». Les membres des « Communautés
Nouvelles », forts de faire partie de communautés officielles établies, avaient également des
orientations ecclésiales proches des Réformes protestantes évangéliques.

L__J}

Les évéques catholiques romains craignaient beaucoup un nouveau schisme et la formation de
nouvelles Eglises hors catholicisme romain. Pour prévenir ce genre de scission, les autorités
ecclésiastiques s’employerent dés les années 1980 a infiltrer groupes et communautés
« charismatiques » catholiques par le biais de prétres et de diacres référents, afin de les amener a
s’éloigner d’'une approche directe, sans « garde-fou », de la Bible et retrouver le sens théologique
d’un catholicisme pur et dur. Pour la grande majorité, les groupes (informels) disparurent peu a peu,
absorbés par les activités paroissiales classiques, tandis que se développent encore aujourd’hui tout
un foisonnement de dites « Communautés Nouvelles » (appelées « Parole de Dieu », « LEmmanuel »,
« Le Chemin Neuf », « Les Béatitudes », « Marie-Mére-De-Tendresse », « Famille Marie Jeunesse »,
etc.) ou les « charismes » sont devenus, ou ont toujours été, assez rares voire inexistants,
excessivement encadrés quand ils surviennent, s’exprimant alors d’'une fagon bien différente des
premieres manifestations, surtout depuis que la plupart de ces communautés se placent sous le
« patronage » de la « Sainte Vierge Marie, Mére de Dieu »... D'ailleurs, dans de nombreux dioceses, les
autorités épiscopales catholiques romaines parlent désormais pour ces communautés de « Renouveau
Diocésain », en préférence au terme « Renouveau Charismatique ».

Quelques rares « Communautés Nouvelles » du « Renouveau Charismatique/Diocésain » catholique
romain ont instauré dans les années 1970, et plus ou moins conservé jusqu’a ce jour, des liens
cecuméniques avec des Eglises protestantes (surtout historiques et plus rarement évangéliques
« charismatiques »). La plus impliquée dans ce contact cecuménique reste la communauté catholique
du « Chemin Neuf ». Quoi qu'’il en soit, il est important de se rappeler que les expressions catholiques
(qu’elles soient romaines ou de la « Haute-Eglise » anglicane/épiscolienne) du « Renouveau
Charismatique/Diocésain » n‘ont a ce jour plus qu’une inspiration évangélique lointaine leur servant de
base a I'expression « charismatique » (rare ou inexistante mais faisant I’histoire indéniable de leurs
origines communautaires) dans le cadre d’une foi désormais profondément catholique. Elles ne sont
donc pas a compter comme des expressions protestantes.

8. Un fruit notable du Renouveau Charismatique : le « néo-évangélisme » ou « nouvel évangélisme »

Dans le sillage du « Renouveau Charismatique » (dés les années 1960), a c6té de son impact notable
dans le protestantisme historique et une petite frange du catholicisme romain, quelques assemblées
revivalistes/évangéliques américaines et canadiennes (des églises locales indépendantes) se formérent
spontanément en alliant une orthodoxie doctrinale de type baptiste a une

théologie dite « charismatique libre » (c’est-a-dire sans codifier dans une

[XOYX profession de foi ce qui a trait a « I'effusion de I'Esprit Saint » dont
I'expérience doit rester personnelle, non cadrée par une autorité humaine

128



et soumise au bon vouloir de Dieu). Par différenciation avec les églises locales proprement
pentecdtistes (ADD ou autres), on donna un temps a cette nouvelle nébuleuse sans institution le nom
trés flou « d’églises évangéliques charismatiques libres/ indépendantes ». Ces assemblées
« charismatiques » indépendantes influencérent beaucoup les autres églises locales alentours (de
toutes les dénominations évangéliques, y compris celles qui sont traditionnellement cessationistes) par
le dynamisme spirituel qu’elles savaient exprimer quant a I'évangélisation et la consécration/
sanctification. Ces églises locales lancérent ainsi une mouvance d’unité fraternelle pratique entre
toutes les églises locales évangéliques de toute dénomination, passant par une estime mutuelle de
chaque composant de cette aile du protestantisme.

Cette mouvance se répandit dans le monde entier, en dehors de toute cloison
confessionnelle et/ou dénominationnelle, et trouva son porte-drapeau dans le
ministere itinérant d’'un célébre évangéliste baptiste américain (pasteur de la
« Southern Baptist Convention ») nommé William, dit « Billy » GRAHAM (1918-
2018). On en parla alors comme du « néo-évangélisme » ou d’'un « nouvel
évangélisme », par différenciation a un dit « vieil évangélisme », percu comme 3
poussiéreux par son trop plein de fondamentalisme (dont I'intégrisme pouvait parfois étre sur certains
points en opposition avec I'enseignement biblique) et son étroitesse d’esprit.

GRAHAM travailla de concert avec le pasteur et théologien
anglican de la « Basse-Eglise » John STOTT (1921-2011), initiateur
d’une aile évangélique anglicane proche du méthodisme, pour
que cette mouvance interconfessionnelle aboutisse en juillet
1974 a la tenue du « Congres International Pour I Evangellsatlon
Mondiale » (CIPEM) réuni dans la ville | - ‘

de Lausanne (en Suisse). Rassemblant ol

plus de 4000 délégués (pasteurs ou i
autres) de presque toutes les dénominations et mouvances protestantes
évangéliques et venus de 150 pays dans le monde, le CIPEM se conclut par
la rédaction commune de ce qu’on appelle aujourd’hui « la Déclaration de : E -
Lausanne », un texte co-signé par tous les participants et qui détermina pour la premiere fois de
I'Histoire les points d’unité théologique entre les différentes confessions protestantes évangéliques. Le
CIPEM et sa Déclaration initierent ce qu’on appelle aujourd’hui « le Mouvement de Lausanne » qui
amorca un renforcement et une meilleure qualité des liens et des ceuvres
Lausanne interconfessionnels protestants évangéliques, tant aux niveaux nationaux qu’au

iimovemenT  pjveau international.

9. Une expression phare du Mouvement de Lausanne : « Jeunesse en Mission »

En 1956, Loren CUNNINGHAM (1935-2023) était étudiant en théologie. Originaire
de Taft en Californie (Etats-Unis), ce pentecdtiste des ADD se destinait & devenir
pasteur. Il témoigna plus tard avoir regu cette année-la une « vision » de Dieu pour
la création d’une organisation d’évangélisation internationale. Devenu pasteur
d’'une église locale pentecétiste, il fut trés tot inspiré par la mouvance d’unité
fraternelle pratique inter-évangélique qu’avait initiée des églises locales
évangéliques libres/ indépendantes du « Renouveau Charismatique ». En 1960,
avec son épouse Darlene, il fonda a Los Angeles
I'organisation dont il avait recu la vision et I'inscrivit
dans le sillon de cette mouvance « charismatique ». lls lui donnérent le
nom de « Jeunesse en Mission » (JEM), avec pour devise : « Connaitre
Dieu et Le faire connaitre ».

129



Le programme de JEM se présenta en trois points centraux : I'évangélisation, la formation de disciples
et I'aide humanitaire. Sa premiere mission en 1961 s'opéra au Libéria pour construire une route a
travers la jungle. JEM se veut une organisation a la fois non confessionnelle (méme si ses fondateurs
sont pentecétistes) et communautaire. Ce n’est donc pas une Eglise (systéme ecclésial) et ses membres
peuvent appartenir a n‘importe quelle dénomination protestante évangélique, qu’elle soit d'ailleurs de
tendance « charismatique / pentecOtisante » ou non. Les missions se multiplierent jusqu’a nos jours
et, entre 1978 et 2003, JEM a d{ travailler sous laffiliation d’'une ONG
chrétienne nommeée « Mercy Ships » avant de devenir elle-méme une ONG a
part entiere. Depuis, l'organisation multiplia ses bases et elle compte
aujourd’hui 1 100 communautés réparties en 180 pays. En France, elle obtint en
1983 le statut d’'organisation de jeunesse au sein de la « Fédération Protestante
de France » (point abordé plus bas), et travaille aussi en étroite collaboration
avec le « Conseil National des Evangéliques de France » (point abordé plus bas).

En 1973, Rolf SCHNEIDER (né en 1955) et son épouse Maryse furent nommeés
responsables du département « Musique » des communautés JEM francophones
(localisées en Suisse et en France). En 1974, avec I'aide de Linda PANCI-McGOWEN,
Sylvain et Line FREYMOND, ainsi que Stéphane et Simone UNGER, ils firent éditer
pour les besoins de la louange lors de leurs réunions communautaires un recueil de
chants intitulé « Jaime I’Eternel ». Le recueil était relié en spirale et était destiné a
recevoir régulierement de nouvelles pages a adjoindre. Il contenait certes d’anciens chants
emblématiques de la louange protestante francophone, mais aussi de nombreuses nouvelles
compositions issues de compositeurs et interpretes de toutes les dénominations protestantes et méme
de communautés et groupes du « Renouveau charismatique » catholiques dans la mesure de paroles
qui font unanimité de la foi chrétienne. Dans une période ou les protestants francophones désiraient
ardemment renouveler leur registre de louange, ce recueil se répandit a presque toutes les assemblées
protestantes et fut utilisé pour les besoins du culte par de plus en plus d’églises locales protestantes

7N (historiqgues comme évangéliques) suisses romandes,
francaises, belges, québécoises et finit par impacter
I'ensemble du monde protestant francophone dans son
expression musicale. Aujourd’hui, avec quatre volumes
imprimés, les recueils «Jaime I’Eternel » comptent
globalement plus de 1 000 chants.

10. Un certain réveil « charismatique/pentecétisant » dans les dénominations évangéliques

A partir des années 1960, passées les décennies d’incompréhension voire de rejet théologique, le
principe général de « charismatisme » (« expérience de PentecOte ») revint frapper a la porte
d’anciennes dénominations protestantes évangéliques — a savoir le baptisme et le méthodisme —
principalement en contact avec le « Renouveau Charismatique » (deuxiéme vague) des milieux
protestants historiques (principalement réformés/presbytériens). Il y recut meilleur accueil qu’a ses
débuts au temps du « réveil charismatique/pentecétisant » (premiére vague devenue traditionnelle),
surtout parce qu’il avait fait I'objet d’'une plus profonde réflexion théologique et spirituelle, tant dans
le milieu réformé/presbytérien que dans le milieu anglican/épiscopalien, laquelle fut sérieusement
prise en considération comme objet d’étude et de méditation par des théologiens et pasteurs

méthodistes et baptistes.

Aujourd’hui, une minorité de méthodistes et une confortable partie des baptistes exercent une foi
chrétienne clairement « charismatique » au sens large, tout en restant profondément enracinés dans
leurs théologies confessionnelles respectives, les méthodistes concernés selon le « Renouveau
Charismatique » (deuxiéme vague), les baptistes concernés selon le « Renouveau Charismatique » ou
le « pentecOtisme » (deuxiéme vague ou premiére vague dite traditionnelle).

130



Aujourd’hui, le « pentecdtisme/charismatisme » au sens large (« expérience de la PentecOte »),
lorsqu’il est développé et exercé dans un milieu protestant évangélique classique et reconnu dans le
monde protestant est couramment désigné comme une « sensibilité pentecétisante ». Est donc
« pentecOtisant » un chrétien protestant ou une communauté protestante qui exerce une foi
chrétienne « pentecotiste/charismatique » au sens large (« expérience de Pentecdte »). Pour ceux qui
I'exerce selon la premiére vague de réveil, on parle proprement de « pentecétistes» (s'ils
appartiennent a une église clairement pentecotiste comme par exemple les ADD) ou de chrétiens
« pentecotisants » s’ils appartiennent a une église qui n’est pas institutionnellement pentecétiste
(baptiste, méthodiste ou autre). Le terme « charismatique » seul est maintenant plus couramment
utilisé pour désigner ceux qui lI'exerce selon la deuxieme vague de réveil dite du « Renouveau
Charismatique ». Ensemble on aime a les désigner globalement comme étant des « chrétiens de
Pentecote », terme jusqu’ici plutot réservé aux seuls pentecotistes.

11. « Les néo-charismatiques » : une vague pas toujours évangélique aux dérives sectaires récurrentes

Nous abordons pour finir une mouvance controversée, complexe et clairement
problématique. Elle est traitée a part car son appartenance au vrai protestantisme
est sujet a débat en fonction des communautés locales et des ministres du culte
qui la représentent. Et globalement, ses usages et enseignements problématiques
ont plutot tendance a I'exclure du vrai protestantisme évangélique, méme si les
concernés revendiquent unanimement d’étre des « évangéliques » (voire selon un abus de langage des
« évangélistes ») ou des « protestants évangéliques » : les « néo-charismatiques » (parfois dénommés
improprement « néo-pentecétistes » ce qui n’est pas tres juste étant donné un point de départ situé
dans la « deuxiéme vague charismatique »).

De nombreuses dénominations de cette mouvance sont connues pour leurs dérives sectaires avérées,
notamment sur le plan de l'autorité ministérielle, de la manipulation mentale ou des détournements
financiers. Il est difficile d’y voir les frontiéres entre les églises locales minoritaires qui ne s’inscrivent
pas dans ces dérives et celles qui y sont impliquées fortement. Certaines pratiques et pensées
théologiques qui leur sont propres se sont parfois aussi répandues dans une minorité d’églises locales
évangéliques de courant « pentecOtiste » ou « charismatique », ce qui rend encore les choses
compliquées pour en appréhender les frontiéres. Les églises locales qui se prétendent « évangéliques »
et se réclament de cette mouvance, la font remonter a ce qu’ils appellent pour leur part un « réveil
spirituel » auquel ils donnent volontiers le nom de « troisieme vague charismatique », appellation
largement contestée par les Eglises pentecdtistes et par les Eglises et mouvements du « Renouveau
Charismatique » protestant. Remontons les origines.

A la fin des années 1970, des étudiants de « 'Orphelinat et Ecole Sharon »
(situé dans le Saskatchewan au Canada) déclarerent avoir « recu la révélation
prophétique » qu’un « grand réveil spirituel mondial » était sur le point de
débuter dans I’Eglise universelle de Jésus-Christ, comme signe de Son retour
prochain. Quelques églises locales « charismatiques libres/indépendantes »
canadiennes (donc affiliées clairement au « Renouveau Charismatique »), se =
basant sur ces dites « paroles prophétiques », travaillerent alors a initier et provoquer ce nouveau
« grand réveil » en Amérique du Nord.

Afin de préciser un cadre doctrinal commun, puisque se voulant « protestantes évangéliques », elles
se fondérent ensemble sur les écrits marginaux de pasteurs contestés des 19°™ et 20°™ siécles :
Phineas QUIMBY (1802-1866) dont 'une des adeptes, Mary Baker EDDY (1821-1910), fonda ensuite la
secte de la « Science Chrétienne », Essek William KENYON (1867-1948) fondateur du mouvement
sectaire « Word-Faith », Kenneth HAGIN (1917-2003) pasteur excommunié des « Assemblées de Dieu »
pour ses enseignements non bibliques, Oral ROBERTS (1918-2009) télé-évangéliste initiateur de la

131



pratique dite « charismatique » du « Repos de I’Esprit », Franklin HALL
initiateur de la pseudo « astrologie chrétienne », William BRANHAM (1909-
1965), Gordon LYNDSAY (1906-1973), Rodney HOWARD-BROWNE (né en
1961), etc. A partir de ce socle doctrinal trés composite et plus ou moins
rejetée du monde protestant évangélique déja présent a cette époque, ces
assemblées multiplierent les manifestations cultuelles communes et
abandonneérent la voie du « Renouveau Charismatique », ou ils s’inscrivaient
jusqu’ici, pour explorer une nouvelle « voie spirituelle ».

Cette nouvelle prétendue « Réforme protestante charismatique » amena dans les années 1980 une
multiplication phénoménale d’églises dites « évangéliques » (incluant alors de nombreuses églises
locales anciennement pentecOtistes en rupture confessionnelle ou alors charismatiques
indépendantes/libres) voulant suivre ce mouvement religieux au Canada, aux Etats-Unis, en Amérique
latine, puis dans le monde entier. Tout ceci conduisit a ce que les membres de ces Eglises ont appele la
« Bénédiction de Toronto» (Canada), a savoir «un ;

épanchement du Saint-Esprit » qui se serait produit en 1994
a l'église « Toronto Airport Vineyard » (qui suivait la
mouvance naissante) ou les fideles, décrits comme « ivres
de I'Esprit », furent sujets a des éclats de rires incontrolés,
des hurlements, des danses lascives pulsionnelles, des
tremblements, des aboiements et des pertes de consciences.
Le témoignage de cet événement fut percu par toutes les
églises de la mouvance comme un signe spirituel d’un début
de « Réveil » international. C’est le point de départ de ce
que les adeptes de cette mouvance ont effectivement appelé la « troisieme vague charismatique », ou
encore selon un vocable de beaucoup d’églises locales concernées : le « Latter Rain » (la « Derniere
Pluie » ou « Pluie d’arriere-saison », sous-entendu le dernier « grand réveil » avant le retour du Christ
sur terre). Ces appellations sont rétrospectivement données a I'ensemble du mouvement depuis 1970.

La multiplication des églises locales fondées sur cette prétendue « troisieme vague charismatique »
s’intensifia et ne devint véritablement visible au monde (extérieur au protestantisme) qu’au tout début
des années 2000. Les sociologues religieux donnérent alors a ce mouvement le nom de « néo-
charismatisme » (ou parfois par abus de langage « néo-pentecotisme »). Son développement fulgurant
dans les dernieres décennies est a créditer au compte de prédicateurs publics américains tres
médiatisés. Citons Charles Peter WAGNER (1930-2016), théoricien du « mouvement de croissance de
I’Eglise » en mission d’évangélisation
en Bolivie, John WIMBER (1934-1997)
' qui a introduit I'idée de « guérisons
miraculeuses » comme signe au
quotidien de la santé spirituelle d’'une
. communauté chrétienne et enfin
e\ George OTIS Jr. (né en 1953).

Les grands « prédicateurs » (exercant comme « évangélistes »,
« télé-évangélistes », voire méme « prophétes ») connus
aujourd’hui du monde non protestant pour étre ce que des
médias ont appelé « les nouveaux empereurs évangéliques »
ou « les nouveaux papes évangéliques » (expressions railleuses
pour mettre en avant le culte de la personnalité dont ils font
I'objet auprés de foules de croyants) sont en réalité des
« ministres du culte néo-charismatiques », médiatisés et
populairement adulés (Yonggi SHO, Benny HINN, etc.).

132



Le néo-charismatisme est toujours aujourd’hui une nébuleuse. Car outre les points communs qui
unissent ses différentes dénominations sur le socle de la pseudo « troisieme vague charismatique »,
chaque micromouvement développe une théologie d’exclusion qui lui est propre, ce qui cause un
certain nombre de conflits doctrinaux ne permettant pas d’entrevoir une unité ecclésiale quelconque.
On y passe d’églises locales indépendantes a de micro-fédérations
constamment en état de schisme dés qu’une croissance s’opére.
Lexpression « charismatique » de ces croyants particuliers ne
connait aucune limite méme scripturaire (rappelons en exemple le
principe initié par ROBERTS de « Repos de I'Esprit » consistant a
faire tomber le fidele dans un état d’inconscience passager, ce
dernier étant alors percu comme « baigné de l'action du Saint-
Esprit », en soufflant sur son visage pour le faire tomber en arriere).

Chez les néo-charismatiques, la Bible est souvent (mais pas toujours) soumise a la théologie
« pastorale » ou « prophétique », plus que cette théologie ne se soumet a la Bible, ce qui est pourtant
un fondement méme du vrai protestantisme évangélique. Les ministéres
« d’apotre » et de « prophete » (a prendre au pied de la lettre comme s'il s’agissait
des douze ap6tres et de grands prophetes de I’Ancien Testament) y sont fortement
exaltés, et ceux qui les exercent sont considérés officieusement comme des
« médiateurs » privilégiés avec Dieu (une sorte de « sacerdoce particulier » a la
mode catholique/orthodoxe qui ne veut clairement pas dire son nom). La plupart
du temps, les enseignements donnés dans une église locale néo-charismatique se
fondent a la fois sur la Bible, sur « I'inspiration libre du Saint-Esprit » a chaque croyant (sans obligation
d’accord avec la Bible méme si une recherche malhonnéte d’harmonie se fait par la suite), mais aussi
et surtout sur 'orientation spirituelle des dits « leaders » de |'église locale, voire des dits « leaders »
dont ils se réclament par allégeance (au sein par exemple d’une micro-fédération). Or, le vrai
protestantisme base sa foi sur la Bible seule, et la mise en commun d’interprétations des chrétiens qui
les partagent et les confrontent pour qu’elles soient globalement passées au crible des Saintes
Ecritures, dans une atmosphére commune d’étude et de priére.

D’ailleurs, une majorité d’églises locales néo-charismatiques répugne a utiliser le terme « protestant »
pour se qualifier elles-mémes, car elles enferment sous la couverture de ce vocable les seules
dénominations protestantes historiques. Or, ces églises néo-charismatiques se déclarent en
confrontation directe avec un certain libéralisme luthéro-calviniste qui leur semble diabolique (une
caractéristique d’ailleurs transmise a certaines églises locales appartenant a d’autres dénominations
réellement évangéliques). Dans le méme temps, elles ne considérent pas que la
foi chrétienne doive se reposer sur la Bible seule (qui constitue ce qu’elle nomme
le «logos », c’est-a-dire la Parole écrite de Dieu) ainsi que le prone la base
fondamentale du protestantisme y compris évangélique, mais également sur la
parole des dits « prophétes » qu’elles reconnaissent officiellement (constituant
pour chacune ce gu’elle nomme le « rhéma », c’est-a-dire la Parole orale de Dieu).
Aussi, ces églises qui revendiquent unanimement d’étre « évangéliques » ne
sont plus toujours considérées comme « protestantes » et donc encore moins
« évangéliques » car elles ne suivent plus la lignhe fondamentale de la foi
protestante évangélique. Dans le méme temps, une minorité d’entre ces églises
néo-charismatiques utilise quant a elle volontiers le terme « protestantes » pour se qualifier elle-méme
afin de clamer son appartenance a un mouvement chrétien « honorable » (surtout quand elles officient
dans des milieux enclins a percevoir leurs nombreuses et diverses dérives sectaires), mais sans que ses
membres ne se considérent pour autant comme de « vrais protestants » (c’est-a-dire pour eux des
luthéro-calvinistes). Toutes enfin privilégient une dénomination propre (ce qui est en soi acceptable)
mais parfois tres fantasque, laquelle peut évoluer assez rapidement au fil des dites « révélations
divines », des scissions doctrinales et autres schismes internes...

133



Les « néo-charismatiques » ont pour mauvaise réputation de porter des discours cassants a I'encontre
du monde incroyant et/ou du monde « chrétien non pentecotisant » (parfois a la limite de I'injure) et
d’enseigner une eschatologie « prémillénariste constructionniste » (qui part du principe que I'Eglise
universelle doit elle-méme « changer le monde » pour hater par elle-méme le retour et le Regne
millénaire du Christ avant la fin du monde), ce qui les conduit a vouloir investir et mener le monde
politique et social au nom du Christ ou de I'influencer agressivement par le moyen de lobbies. Leur
aspiration est alors de « conquérir » le pouvoir politigue du monde
pour le plier a leur interprétation du christianisme, et d’instaurer dans
chaque pays un systéme politique « théocratique » (ou le pouvoir est
exercé par des « serviteurs de Dieu » a savoir leurs « apotres » et
« prophetes » reconnus). La pratique de cette aspiration se voit tres
bien dans l'ingérence néo-charismatique dans le monde politique
américain, s’exprimant au sein de certaines strates du parti
conservateur des « Républicains ». Cette aspiration a tendance a paraitre comme identitaire de
« I'évangélisme », de fait que ces néo-charismatiques soient présentés de l'extérieur comme étant des
« évangéliques/évangélistes », alors gu’elle est en réalité parfaitement étrangére a la pensée
protestante évangélique. Une minorité d’entre eux enseigne méme une eschatologie « postmillénariste
survivaliste » (qui part du principe que le Régne millénaire du Christ a commencé il y a déja presque
mille ans par I'intermédiaire de I'Eglise universelle, et que le Christ revient incessamment sous peu
pour la fin du monde en sauvant Ses élus de la catastrophe mondiale imminente), d’ou une proportion
d’entre ceux-la a mépriser toute pensée écologique et/ou de construction sociale vues comme vaines.

La gestion ecclésiale des « néo-charismatiques » se nourrit pour beaucoup des principes
Leadership de « leadership » en vogue dans les entreprises commerciales (en vue de provoquer une
multiplication démographique dans chaque dénomination), et leur évangélisation passe
essentiellement par le développement d’'une maitrise de la communication médiatique
el (télévision, radio, internet), a I'image des autres mouvements chrétiens dont ils veulent
E_ z‘L -'-'*-Mii faire directement la concurrence. lls ont repris? leur compte et fortement développé la
' théologie fondamentaliste américaine de « I'Evangile de la prospérité » (qui dans sa
forme basique a longtemps animé certaines confessions protestantes des Etats-Unis d’Amérique avant
de diminuer et disparaitre), consistant a voir Dieu « bénir » au moyen de la « réussite économique » et
signifier la « déchéance » au moyen de la « faillite économique ». Cette ligne théologique les pousse a
vouloir aussi investir et mener le monde des affaires et de I'économie en général au nom du Christ.

LArt du

Enfin, il n'est pas rare que des « leaders » néo-charismatiques pm
(pasteurs ou autres piliers) finissent par étre confondus dans des
affaires judiciaires de détournement de fond, de manipulation
mentale, d’abus de faiblesse, voire d’abus sexuels. Les dérives
sectaires du néo-charismatisme ne doivent certainement pas |
étre totalement généralisées, mais elles restent cependant une
donnée évidente de ce mouvement qui s’auto-proclame
« évangélique » et dont les cadres sont fragiles voire absents...

frriBunaL @ NsTANCE]

La théologie néo-charismatique et son attitude générale face au monde protestant proprement dit met
donc ses dénominations dans une forme de retrait factuelle de celles qui sont proprement
protestantes, tant historiques qu’évangéliques. Beaucoup parmi les protestants (et plus généralement
parmi toutes les autres confessions « chrétiennes ») considérent que cette mouvance précise, pseudo
« évangélique », tient plus d’une radicalisation fanatique et sectaire du « charismatisme chrétien »
que d’un réel « réveil spirituel protestant évangélique ». Certains sociologues religieux proposent
méme depuis les années 2000 de déclasser le « néo-charismatisme » de « I"évangélisme », voire méme
du « protestantisme » en général, pour le considérer tel qu’il apparait dans les faits, a savoir comme
un ensemble confessionnel « chrétien » a part entiére...

134



En attendant, ces nombreuses églises « néo-charismatiques » ont progressivement
fait parler d’elles dans les médias (de fagon peu souvent flatteuse) depuis le début des
années 2000. Se proclamant « évangéliques », elles ont amené des foules de

e I personnes ayant peu conscience de l'existence du monde protestant évangélique,

;E‘NIEVOYE‘ pourtant séculaire, a connaitre les « évangéliques » au travers du prisme des « néo-

;&Eﬁ%&w charismatiques » et méme a penser que I'évangélisme serait une « nouveauté »
N religieuse issue de ces groupes néo-charismatiques principalement américaines.
Ainsi, confondant le terme « évangéliste » (désignant un ministre du culte ayant pour charge la
prédication locale ou itinérante de I'Evangile) et le terme « évangélique » (désignant ce qui a trait au
protestantisme revivaliste/évangélique), les médias ont popularisé depuis les années 2000 un abus de
langage en désignant les chrétiens appartenant au protestantisme évangéliqgue comme étant des
« évangélistes », gardant le terme « évangélique » comme adjectif. Un abus de langage qui s’installa si
fortement a la télévision comme dans les livres (notamment par des traductions
erronées de I'anglais au francais) qu’il a achevé méme d’étre notifié dans certaines
encyclopédies et dictionnaires phares de définition. Les dérives sectaires « néo- ==
charismatiques » ont ainsi été imputées populairement a tous lesdits EERERVENES
« chrétiens évangéliques » (en cherchant a éviter de les appeler « protestants » pour du monde
ne pas se mettre a dos le protestantisme historique vu comme « honorable ») comme
si les pratiques et dérives néo-charismatiques étaient la norme de I'ensemble des
Eglises protestantes évangéliques. Les véritables « protestants évangéliques » ou « chrétiens
évangéliques » ou encore « évangéliques » (et non « évangélistes ») ont toujours du mal a présent a
faire comprendre la différence entre leur aile du protestantisme et cette mouvance sous-jacente
souvent en contradiction avec I'évangélisme, voire le protestantisme en général.

vangeliques

La triste notoriété des dits « évangélistes », désignant ainsi les « néo-
charismatiques » vu comme des « évangéliques », passe encore
aujourd’hui par le développement fulgurant de certaines de leurs Eglises
qui ont misé sur des communautés locales concentrées (avec des milliers
de membres) et réunies dans des lieux de culte immenses, batis et
agencés comme de véritables salles de concert pop-rock. La louange est
mise en avant (avec une certaine qualité artistique reconnue) pour servir
de vecteur d’unlte et toucher I’émotion de ceux qui assistent aux dits « cultes » (adeptes ou nouveaux
arrivants). Les « pasteurs » et autres « ministres du culte » y sont alors per¢us comme des « stars »
inaccessibles dont on fait un véritable « culte de la personnalité ». On appelle ce genre d’organisation
néo-charismatique une « Megachurch » (de I'anglais pour « Eglise Géante »).

L'une des plus représentatives aujourd’hui, mais loin d’&tre un cas isolé, reste I'Eglise
« H|IIsong », formée en Australie par un couple d’anciens pasteurs des ADD australiennes,
; gagné par le néo-charismatisme et ayant rompu son affiliation
pentecotiste : Brian HOUSTON (né en 1954) et son épouse Bobbie.
Cette Megachurch a su batir son influence « spirituelle »
sur la commercialisation de ses albums de chants de
louange plus ou moins « pop-rock » de trés grande
qualité. Elle a essalme une micro- federat|on « H|IIsong »

internationales au point que I’Eglise Hillsong des Etats-Unis a été surnommée un temps
« 'Eglise des stars ». Ces derniers ont depuis « quitté le navire » suite a la révélation d’un
scandale sexuel autour d’un des pasteurs de la Megachurch, Carl LENTZ (né en 1978), un
scandale qui a ouvert la digue a la révélation des nombreuses dérives sectaires de ladite
« Eglise Hillsong » et de son pasteur principal Brian HOUSTON en matiére d’abus de
confiance, de manipulation mentale et d’escroquerie... Cependant, il est a noter que

135



;} I'institution francaise de I’Eglise Hillsong (située a Paris), aussi appelée « Hillsong Campus
/ de Paris », en toute autonomie congrégationaliste, fait exception dans le réseau
international et ne présente a ce jour aucune des dérives sectaires imputables au reste
= du réseau ecclésial. Elle est d’ailleurs membre de la FPF (Fédération Protestante de
France) depuis bien avant les scandales ayant entaché le réseau ecclésial international auquel elle se
rattache, et se soumet volontiers a toute observation libre de ses prédications, de ses activités et de
ses choix ecclésiaux par la FPF qui ne saurait aujourd’hui lui reprocher en France ce qui est reproché
aux autres Eglises Hillsong dans le monde, et surtout dans sa version australienne d’origine et sa version
américaine. Sur le plan confessionnel, « Hillsong France » se rattache plus clairement au
protestantisme « charismatique » (deuxiéme vague dite du « Renouveau Charismatique ») plut6t
qu’au néo-charismatisme exercé par les autres Eglises de son réseau mondial. Le CNEF (Conseil National
des Evangéliques de France) reste quant a elle trés prudente vis-a-vis d’Hillsong Paris (vue son affiliation
internationale a « Hillsong Australie ») et se refuse toujours, pour l'instant, a accepter de sa part une
candidature pour toute adhésion.

H. UN EVANGELISME ISRAELITE : LE JUDAISME MESSIANIQUE (A PARTIR DES
19°™e et 20°™ SIECLES)

1. Le judéo-christianisme des Eglises primitives

Nous avons initialement abordé que Jésus de Nazareth fut reconnu « Messie
d’Israél » et « Fils de Dieu incarné » par Ses premiers disciples (les premiers
« chrétiens »). Or, ces premiers « disciples du Christ » étaient, comme Lui-méme, des
Juifs. Le ministére terrestre de Jésus (entre I'an 27 et 30, ou selon certains historiens
entre I'an 30 et 33) avait pour cadre le peuple d’Israél avec qui Dieu avait contracté
une Alliance éternelle. Les douze apobtres de Jésus étaient tous juifs et la foule des
disciples qui Le suivait était essentiellement composée de Juifs et rarement de non-
Juifs (soit « prosélytes » c’est-a-dire convertis au judaisme, soit « craignant Dieu »
c’est-a-dire voués au culte du Dieu d’Israél sans étre dans |'observation rituelle de la Torah/L0|) Le
christianisme primitif était bel et bien une branche du judaisme antique pluriel, mais fondée sur la
seigneurie d’'un « homme-Dieu » reconnu comme le « Messie/Christ » d’Israél.

Aprés le jour de la Pentecote juive suivant la crucifixion de Jésus-Christ, Son « Eglise » était donc
composée essentiellement de Juifs, menée par des ministres du culte juifs (apbtres, prophetes,
évangélistes, pasteurs et docteurs/maitres) et son centre névralgique se trouvait a Jérusalem (capitale
historique, politique et religieuse juive) sous la responsabilité d’un pasteur juif : « Jacques » (en
hébreu/araméen « Yaakov »), le demi-frére (ou cousin selon certains) de Jésus. Les « douze apstres »
juifs de Jésus ont alors été les garants de I'enseignement divine relative a la « Nouvelle Alliance »
(Nouveau Testament) conclue entre Dieu et I'humanité croyante sur le fondement de « la croix » (c’est-
a-dire le sacrifice parfait du Messie/Christ crucifié), tandis que I'apdtre consacré au monde des non-
juifs (en hébreu les « goyim » pour dire « ceux des nations »), Paul (en hébreu/araméen « Shaoul »),
était lui-méme un Juif de la tribu de Benjamin, fils de pharisien, et pharisien lui-méme jusqu’a sa
conversion miraculeuse sur le chemin de Damas. C’est dans ce cadre judaique et sous cette autorité
apostolique « juive » que furent rédigés les livres du Nouveau Testament, venant compléter, accomplir
et mener a la perfection ceux de I'Ancien Testament pour former ensemble ce que les chrétiens
appellent « la Bible ».

On ne le répétera donc jamais assez : les toutes premiéres Eglises primitives furent a la base des Eglises
« judéo-chrétiennes ». Les Juifs qui les composaient, devenus « chrétiens », continuaient
naturellement a étre « juifs » (dans leur culture, leur langue d’étude religieuse, leurs usages et jusque
dans le culte imprégné de la pratique de la Torah/Loi) tout en étant libérés de I'observance rituelle de

136



la Torah/Loi (c’est-a-dire d’une obligation de pratique légale
visant a un Salut par préfiguration). C’était des Juifs qui croyaient
en « Yéshoua » (Jésus) comme étant le « Mashiah’ » (Messie/
Christ) d’Israél. Il était clair pour les tout premiers « Peres de
I’Eglise » (nom donné historiquement aux grands théologiens
des Eglises primitives), appelés spécifiquement les « Péres
: apostoliques », que I'Alliance conclue initialement entre Dieu et
le peuple d’Israél netalt pas rendue caduque par le sacrifice du Christ a la croix. Il s’agissait d’'une
« ancienne » Alliance, au sens de « plus ancienne » que celle conclue a la croix, et surtout au sens
« d’accomplie » par celle conclue a la croix.

Pour éviter d’interpréter faussement le terme « ancien » comme voulant dire « périmé », « sans effet »
ou « caduque », on pourrait rendre le sens grec du mot en traduisant plutot par « premier ». Ce qu’on
appelle « 'Ancien Testament » se composait donc pour les premiers chrétiens des livres sacrés/saints
qui rendaient compte d’une Alliance particuliere de Dieu avec les Juifs, la « premiére » faite avec des
étres humains, « dépassée » (au sens quantitatif et temporel) et « abolie » (sur le seul plan de la
pratique légale obligatoire) par une « Nouvelle Alliance » en Jésus-Christ dont les livres sacrés/saints
de ce qu’on appelle « le Nouveau Testament » rend désormais compte. La différence dans cette
Nouvelle Alliance est que le « peuple de Dieu » engagé dans ce nouveau « contrat » est désormais
composé de croyants « juifs » d’abord, mais aussi de « non-juifs » en aussi grand nombre que
I'évangélisation permettrait de les gagner au Christ.

Les épitres bibliques de Paul (I’épitre aux Romains particulierement)
sont éloquentes concernant la place des Juifs dans la Nouvelle Alliance.
« Lapotre des non-juifs » parle du peuple d’Israél « selon la chair »
(donc les Juifs) comme étant et demeurant envers et contre tout le
« peuple élu/choisi de Dieu » a qui appartient (au présent et non au
passé) I'adoption filiale, la gloire, les alliances (au pluriel et non au
singulier), la Loi (Torah), le culte, les promesses, les péres (c’est-a-dire les patrlarches hebreux) et de
qui est issu selon la chair le Messie/Christ Lui-méme. Il fait cependant la distinction entre de faux
« Juifs » sur le plan spirituel (ethniquement juifs mais sans vraie spiritualité juive) et les vrais « Juifs »
(qui au-dela de l'appartenance ethnique sont aussi sincérement attachés a Dieu et parmi lesquels
certains ont été assez sensibles malgré I'aveuglement global pour reconnaitre leur Messie/Christ).
L'ap6tre Paul reconnait cependant, mais conformément aux prophéties et a la volonté divine qui est
sans appel, que le peuple d’Israél (les Juifs) est depuis la crucifixion du Christ dans un état partiel
d’aveuglement. Une partie des Juifs est chrétienne (les judéo-chrétiens) mais une trés grande partie
n‘a pas reconnu Jésus comme le Messie et se comporte par aveuglement comme « ennemie de
I Evangile » (les Juifs non chrétiens qu’on appellera ensuite diversement « rabbiniques », « karaites »,

« samaritains », etc.). Dieu, par ce signe d’aveuglement, entendait ouvrir

symboliquement la Nouvelle Alliance aux non-juifs (le « temps de la grace ») jusqu’a

la fin des temps, lequel verra I'aveuglement de « I'lsraél selon la chair » étre levé (Paul
i parle de « reléevement ») afin que cette nation « sainte » (c’est-a-dire mise a part pour
\ Dieu) réintegre pleinement sa place de « peuple de Dieu » au sens spirituel du terme.
Les écrits néotestamentaires parlent donc de deux réalités d’Israél : Un « Israél selon
la chair » (resté envers et contre tout « peuple de Dieu » en vertu de I’Ancienne ou
Premiere Alliance et dont une majorité est prophétiquement plongé dans un état
d’aveuglement spirituel loin de son Messie/Christ) et un « Israél spirituel » (composé a la fois de Juifs
selon la chair et de « Juifs spirituels » c’est-a-dire les non-Juifs convertis au Christ, les deux composantes
formant ensemble le « peuple de Dieu » en vertu de la Nouvelle Alliance).

De fait, chaque église locale du 1° siécle était composée de « Juifs » (chrétiens d’ethnie juive qui
vivaient leur foi en combinaison avec une pratique sans contrainte et volontaire de la Torah/Loi a

137



laquelle ils n’étaient plus soumis par obligation spirituelle) et de « non-Juifs » (que ledit « Concile de
Jérusalem » en I'an 48 a bibliquement confirmé devoir se libérer de toute contrainte vis-a-vis de la
Torah/Loi du moment que les croyants se soumettaient a quelques principes de bases datant du
patriarche Noé). Lapotre Paul, tout en observant les pratiques juives pour lui-méme était aussi le grand
défenseur de la liberté des non-Juifs vis-a-vis de la Torah/Loi. Ainsi en témoigne son épitre aux Galates
ou il fustigeait certains judéo-chrétiens (dits alors « chrétiens judaisant ») qui tentaient d’imposer la
pratique de la Torah/Loi comme obligation spirituelle aux croyants non-juifs de Galatie
(essentiellement des Celtes), et ou il encourageait ceux-la a ne pas se mettre sous le joug d’un systéme
légal qui a été levé par le Christ et que le peuple juif lui-méme n’avait pas su assumer pleinement.

Avec les siecles, la dynamique démographique naturelle et I'antijudaisme naissant de la forme
émergeante catholique/orthodoxe du christianisme ont circonscrit la présence « judéo-chrétienne » a
des communautés précises et marginales situées en général et tout naturellement au Proche-Orient,
tandis que foisonnaient en perpétuelle croissance des églises locales occidentales exclusivement
composées de « pagano-chrétiens » (chrétiens non-juifs : des Grecs, des Romains, des Celtes, etc.). Ces
communautés judéo-chrétiennes proche-orientales ont laissé des traces historiques jusqu’a la fin du
6°me siécle, et de nombreux historiens sont d’avis que leurs assemblées ont été peu aprés éradiquées
par l'intolérance religieuse d’une part d’un « christianisme » catholique/orthodoxe byzantin, puis de
I'islam né au cours du 7¢™¢ siécle et ayant imposé sa loi et ses croyances au Proche-Orient.

2. Des racines de I'antijudaisme catholique au Concile d’Agde : la « substitution » et ses fruits

Dans les Eglises primitives apostoliques (30/33 & 101), il n’y avait pas de frontiére entre Juifs et non-
juifs. Les douze apdtres et 'apdtre Paul étaient eux-mémes des Juifs et se trouvaient a la téte de I'Eglise
naissante, laquelle accueillait de plus en plus de non-juifs (on disait globalement « Grecs » ou
« paiens/gentils »). Les premiers chrétiens « juifs » (judéo-chrétiens qu’on surnommait souvent dans
I’Eglise les « Hébreux ») étaient les garants et les transmetteurs de la culture juive dans le christianisme,
laquelle servait réguliérement de « clé » & une bonne compréhension des Saintes Ecritures. Lorsque
certains dits « judaisant » parmi eux voulaient abusivement imposer les pratiques Iégales juives aux
croyants non-juifs, ceux-la étaient sévérement repris par les autorités apostoliques. Mais de fagon
générale, les pagano-chrétiens — tout en comprenant qu’ils n’étaient pas obligés de se soumettre aux
pratiques légales juives — pratiquaient parfois de facon libre des éléments culturelles et cultuelles
juives, trouvant de grands bienfaits a se placer de fagon concrete dans la culture de base de la Bible.
D’ailleurs, les toutes premieres églises locales étaient soit des communautés « domestiques » (petits
rassemblements dans des maisons individuelles), soit des synagogues gagnées partiellement ou
entiérement a la foi dans le Christ.

Cependant, apreés I'ére apostolique (a partir du 2™ siécle), les Eglises primitives virent leur composante
judéo-chrétienne devenir de plus en plus minoritaire a mesure que les populations paiennes se
convertissaient au Christ. C’est a partir de cette date que commencerent a circuler des écrits de « Péres
de I'Eglise » plutot défavorables aux pratiques et a la culture juive. Ces « Péres de I'Eglise » de plus en
plus tardifs étaient évidemment des pagano-chrétiens et leurs écrits démontrent qu’ils souffraient de
ce complexe, que nous avions déja abordé, vis-a-vis des Juifs en général, désirant trouver une place
privilégiée dans le choix/élection divine sans rester dans ce qu’ils percevaient a tort comme étant
« 'ombre » d’Israél. lls désiraient une fois pour toutes séparer le christianisme du judaisme pour en
faire une religion culturellement et cultuellement plus « romaine » (et donc « non-juive »). De la
commenceérent les constructions de lieux de cultes spécifiguement chrétiens hors des synagogues. Ces
écrits « patristiques » devinrent avec les siecles de plus en plus nombreux et virulents envers des judéo-
chrétiens dont les communautés furent progressivement réduites a une présence discrete au Proche-
Orient avant de disparaitre des radars de I'Histoire.

138



Pour justifier le mépris grandissant des pagano-chrétiens envers « les Juifs » (chrétiens ou non), ces
écrits constituerent et développerent progressivement cette théologie antijudaique qu’on appelle la
« substitution ». On rappelle que pour ses partisans, la présence des judéo-chrétiens au départ de
I’Eglise universelle aurait alors été une période tampon de transition entre ’Ancien Testament (autour
des Juifs) et le Nouveau Testament (autour des pagano-chrétiens). Lenseignement qui en découla fut
donc la suivante : Tandis que « I'Eglise » est le « nouvel Israél » (enseignement certes bibliquement
avéré), les Juifs ne seraient plus du tout « Israél » quoi qu’usurpant ce nom. « L’Eglise (non-juive) »
aurait remplacé Israél devant Dieu. Cette théologie, finalement fixée et officialisée au « Concile
d’Agde » en 506, orienta plus radicalement encore les Eglises primitives a s’éloigner théologiquement
du judaisme antique pour absorber davantage d’interprétations gréco-
romaines, celtiques puis germaniques de la Bible et former le socle de ce
que I'Empereur Constantin arrivera a faire établir officiellement dans
I’Empire romain: « LEglise chrétienne (catholique/orthodoxe) ». Elle
officialisa aussi l'antijudaisme catholique/orthodoxe qui ne toléra plus la
présence de « Juifs » que pour s’assurer de ce qu’elle percevait comme sa
« déchéance spirituelle » et son « errance méritée », et qui valut aux Juifs
d’Europe la ségrégation et la persécution parfois jusqu’a une mort certaine.

3. La survivance clandestine du judéo-christianisme

Au cours du Moyen-Age et de la Renaissance, de nombreux Juifs se convertirent au « christianisme »
(d’abord sous sa forme catholique/orthodoxe, puis catholique romaine et surtout protestante).
Certaines conversions étaient sincéres (adhésion théologique) tandis que d’autres étaient simulées (par
exemple la couverture spirituelle de Juifs faisant semblant d’étre catholiques pour éviter la persécution,
ou convertis de force au catholicisme comme les « marranes » en Espagne). Quand elle devenait
sincerement « catholique », une bonne partie de ces Juifs continuait clandestinement ses pratiques
juives dans le cadre de sa foi en Jésus, Messie d’Israél. Quand elle devenait « protestante », une bonne
partie de ces Juifs continuait (non clandestinement mais quand méme avec certaines dissimulations)
ses pratiques juives dans le cadre de sa foi en Jésus, Messie d’Israél. C’est le terreau dans lequel la foi
protestante, surtout revivaliste/évangélique vint forger cette confession judéo-chrétienne qu’on
appelle de nos jours « le judaisme messianique ».

Par « messianique », il n‘est bien slr pas ici question des sectes juives rabbiniques passageres qui
suivirent en leur temps des « Messies » autoproclamés, méme si cet adjectif est aussi utilisé par les
historiens et les sociologues religieux pour les désigner. Il s’agit bel et bien d’un judéo-christianisme
passé tres difficilement a I'ére moderne.

4. La renaissance du judéo-christianisme au sein du protestantisme : « le judaisme messianique »

Les premiers protestants, issus d’une séparation par « Réforme » de I'Eglise catholique romaine, ont
été héritiers de la culture occidentale antijudaique fondée par le catholicisme/orthodoxie. Les premiers
Réformateurs étaient conscients de I'importance de la culture juive pour comprendre la Bible (surtout
I’'Ancien Testament), mais étaient encore méfiants voire virulents contre les autorités religieuses juives
elles-mémes. LUTHER, on I'a abordé plus haut, eut en fin de vie des écrits trés durs contre « les Juifs »
(entendant par-la « les autorités rabbiniques juives »). Son pamphlet était empreint d’une vision
encore toute catholique du sujet (certaines circonstances liées a I'age et la santé en ont méme accentué
la verve chez le Réformateur). C’est la génération protestante suivante qui a su se mettre a I'école des
« rabbins » (enseignants laics juifs officiant dans des synagogues) pour réinvestir une lecture plus juste
des Saintes Ecritures. Cependant, cette réappropriation de la culture juive fut progressive, inégale et
donc pas toujours claire a travers les siécles.

139



De fait, les premiéres Eglises protestantes ont toutes été par ignorance adeptes aveugles de la
théologie de la « substitution » héritée du catholicisme romain. Avec le temps, les recherches
théologiques protestantes (et surtout revivalistes/évangéliques) ont progressivement tamisé cette
vision « substitutive » jusqu’a, pour certaines communautés, I'éradiquer de la pensée méme du
croyant. Aujourd’hui, toute trace de la « théologie de la substitution » a été retirée de toutes les
professions de foi protestantes mais elle demeure encore trés vivace dans les croyances de certains
milieux de chaque confession. Elle est restée par exemple tres forte chez les « luthériens », les
« réformés/presbytériens » (y compris ceux de sensibilité évangélique) et les pseudo « évangéliques »
néo-charismatiques. Ayant abandonné la « théologie de la substitution », la majorité des protestants
en est venue a reconsidérer le peuple juif (Israél selon la chair) comme demeurant envers et contre
tout le « peuple choisi/élu » de Dieu malgré son rejet « non-chrétien » de Jésus-Christ comme
« Messie ». Ce rejet est de nouveau considéré (Bible en main) comme un état d’aveuglement
temporaire en attendant le retour sur terre de Jésus-Christ. Pour ces - =
protestants, I’Eglise (universelle) de Jésus-Christ est un « nouvel Israél » au
sens d’'un « Israél » spirituel appelé a rassembler «Juifs » et « non-juifs »
s’étant converti au Christ et constituant ensemble le peuple de Dieu de la
« Nouvelle Alliance » (le Nouveau Testament). En parallele, le peuple ethnique
juif (rassemblant les rabbiniques, les karaites, les samaritains, etc. mais aussi
ceux qui sont convertis a Jésus-Christ) demeure I'unique « Israél selon la
chair » qui conserve ses prérogatives généalogiques et géopolitiques, ainsi
que sa destinée comme le peuple de Dieu de « I'Ancienne Alliance » (I’Ancien
Testament). Pour ces protestants, I'ensemble des Juifs est appelé un jour a se
relever de son aveuglement partiel pour accueillir unanimement Jésus-Christ
comme son « Messie » et L'assister dans I'instauration de Son Regne.

Pour autant, et les protestants évangéliques insistent sur ce point, les prérogatives ethniques des Juifs
n‘existent pas sur le plan du « Salut de I'ame/esprit ». Face au péché qui vaut a I'étre humain la
condamnation divine, ils sont égaux a tous les autres peuples et ils ont tout autant besoin d’un Sauveur
et d’une rédemption. Lunique Sauveur de I’humanité (sans distinction d’ethnie, de couleur, de nation,
de genre, de condition sociale ou d’aptitudes intellectuelles) est Jésus-Christ que chaque Juif est appelé
a reconnaftre comme son Messie, et a accepter comme son Sauveur et son Seigneur. La question s’est
posée : « Est-ce qu’un Juif du fait d’étre juif possede d’office le Salut ? » La réponse majoritaire des
protestants évangéliques est : « Absolument pas ! » Il a le privilege d’appartenir au peuple ethnique de
son Dieu et occupe de ce fait une place dans le plan prophétique du Salut. Mais le péché en lui (comme
en tout étre humain) lui barre la route du Salut. Le « Salut par préfiguration », comme l'indique
I'expression elle-méme, n’était opérant que par préfiguration de I'ceuvre du Christ a la croix. Aprés le
sacrifice du Christ, il n’y a plus rien a préfigurer dans le domaine. Aussi, depuis lors, seul le Messie/Christ
(Mashiah’) Jésus (Yéshoua) peut apporter personnellement ce Salut a un Juif, par la grace de Dieu, au
moyen exclusif de la foi du croyant, de laquelle découleront d’office les ceuvres bonnes qui la prouvent.
Le « Juif », comme le « non-Juif », est appelé a « naitre d’en haut » ou « naitre de nouveau ».

Cette pensée théologique globale amene le protestant non « substitutif » (et donc I'évangélique) a
montrer du respect pour le judaisme (dans ses fondements bibliques), sans pour autant créditer tous
les enseignements traditionnels greffés humainement par plus de 2000 ans de tradition rabbinique
(talmudique ou autre). C’est un respect de I'identité culturelle et cultuelle de tous les Juifs qui forment
le « peuple de Dieu selon la chair », en vertu de 'Ancienne Alliance conclue avec Abraham et confirmée
sous Moise. Le croyant est cependant appelé a travailler activement a I'évangélisation des Juifs pour
sauver leurs dmes/esprits au méme titre que toutes les autres dmes/esprits de I’humanité tout entiére.
En paralléle, le protestant non « substitutif » (et donc I'évangélique) est appelé a respecter la
conservation de « I'identité israélite » par tout Juif venant au Christ afin que, selon l'ordre apostolique
méme, chacun puisse « demeurer dans I'état » (juif ou non-juif) dans lequel il fut trouvé par le Christ

lors de sa conversion.

140



Naturellement, dés le 19%™¢ siécle, I'évangélisation des Juifs par les protestants concernés fut
réorientée comme n’étant pas un appel au rejet de leur identité ethnique, culturelle, cultuelle et
théologique mais bien comme un appel a reconnaitre que cette position ne les sauve pas en soi, qu’ils
sont tout autant que n’importe quel étre humain sous la condamnation qu’entraine le péché, et que
Jésus le Messie/Christ leur offre autant qu’aux autres étres humains, et a eux en premier d’ailleurs, le
Salut en Son sacrifice a la croix. De nombreux Juifs se convertirent alors au christianisme protestant
(principalement évangélique) et conserverent naturellement leur identité juive au cceur de leur
nouvelle foi chrétienne. lls prenaient alors justement exemple sur les judéo-chrétiens des tout premiers
siecles de notre ere et déciderent de vivre leur foi chrétienne protestante en demeurant membre de
leur communauté juive.

A la fin du 19%™ siécle, une branche anglaise de cette mouvance (les « Bnei Avraham » ou « Fils
d’Abraham »), dont la communauté avait été fondé en 1813 a Londres, s’établit vite aux Etats-Unis ou
on en surnomma les membres tanto6t « les Juifs chrétiens », tantot « les chrétiens hébreux », etc... Mais
le terme de « Juifs messianiques » (reliés a I'appellation hébraique qui donna par traduction le terme

7 grec qu’on a rendu par le mot « chrétien ») finit par s'imposer a tous
les judéo-chrétiens modernes. Leur foi se voulait fidele au
christianisme primitif biblique et s’inscrivit comme une expression
évangélique de la Réforme protestante propre au peuple d’Israél
(selon la chair). Aujourd'hui, sans nier pour autant leur affiliation
historique au protestantisme évangélique, les Juifs de cette mouvance
tiennent a désigner leur confession particuliere par les seuls termes de
« messianisme » ou de « judaisme messianique ».

Attention ! Il est vrai qu’en accord avec les prophéties bibliques sur le sujet, tous les protestants non
« substitutifs » sont « pro-sionistes », c’est-a-dire favorable a « I'Aliyah » (terme hébreu signifiant
« Montée » et désignant le retour personnel de chaque Juif dans le pays de ses ancétres quand il se
une autre a cette démarche). De fait, ils sont pour 'existence de « I'Etat
d’Israél » devenu indépendant en 1948 (république moderne constituant une — AT
restauration d’Israél en tant que nation sur ce territoire que la géographie

appelle toujours « Palestine » du nom arbitraire que les Romains lui ont donné

au 2°™ siécle lorsqu’ils forcaient les Juifs a s’exiler). Ils sont conscients, méme

si aujourd’hui cela n’est pas populaire (dans une Europe ou un tiers de la —
population est arabo-musulmane et soutenue par une certaine élite pollthue/medlathue/
universitaire), que les « Arabes de Palestine » n‘ont jamais constitué une nation a part entiere avant
1967 ou elle fut alors créée de toute piéce sous I'impulsion de l'organisation terroriste arabe nommée
I'OLP (Organisation de Libération de la Palestine). Par voie de propagande humanitaire et de
communication médiatique, cette pseudo nation fut ainsi progressivement reconnue comme telle par
la communauté internationale (ONU).

|

Ces Arabes étaient en fait des Syriens et des Jordaniens qui
descendaient d’une expansion géographique de ces nations
sur ledit territoire de « Palestine » quand
il était sous juridiction impériale
ottomane (turque) avant le protectorat
britannique (1917-1948). Or, ce territoire
n‘a aucun lien avec leur identité
nationale.  Prenant compte des
générations nées dans le pays, les Juifs
. « du retour » (sionistes ayant fait leur
« Allyah ») n‘avaient jamais eu I’ |ntent|on originelle de les déloger, mais de les e
conserver comme citoyens a part entiére (avec une garantie de liberté de culte, de | Birsransess

Mer Médileranée

Trarwjardan

141



conscience et de culture) d’un Etat indépendant profondément juif. Face au rejet montant de cette idée
par les Arabes de Palestine, le plan d’'indépendance d’Israél accepté en 1917 par les autorités coloniales
britanniques, promu par I'ancienne SDN (Société des Nations) et mis en place par la toute jeune ONU
(Organisation des Nations Unies), prévoyait finalement méme la création (aux frontiéres certes
fantasques avouons-le) de deux Etats conjoints, I'un juif, 'autre arabe. Et ce plan avait d’ailleurs été
pleinement accepté en I'état par lesdits « Juifs de Palestine ». Mais au lendemain de la déclaration
d’indépendance d’Israél (sur la partie qu’on lui avait reconnue), les pays arabes limitrophes invitérent
les Arabes de Palestine a se retirer volontairement pour laisser la place a leurs armées dans une guerre
déclarée au jeune Etat israélien. Leur but : chasser les Juifs d’un territoire considéré par eux comme
propriété religieuse exclusive de I'islam (Jérusalem étant considéré, méme si le Coran n’en parle pas
ainsi, comme un lieu saint de I'islam d’'ou Mohammad/Mahomet monta au Paradis d’Allah).

“B“«”{J. La « guerre d’indépendance » (et d’autres guerres successives apres elle) fut
" remportée par I'Etat d’Israél qui d{t par la suite assurer sa sécurité nationale au
moyen d’une occupation militaire des territoires octroyés aux Arabes, et sans les
expulser pour autant. Commencga alors un conflit avec lesdits aujourd’hui
« Palestiniens » (représentés jusque dans les années 1990 par I'OLP au moyen du
terrorisme) qui dure encore (jalonné de guerres contre les pays arabes voisins
agresseurs ou de confrontations directs avec les Palestiniens eux-mémes) jusqu’a nos
jours. Un certain processus de paix organisé par les Etats-Unis dans les années 1990
{ woreAnE | 3 d’abord connu un succes, avant de tomber progressivement dans l'oubli a cause
d’une part des agressions répétées des autorités terroristes palestiniennes de « La
Bande de Gaza » (petit territoire palestinien devenu autonome et islamiste) et
d’autre part de la gestion « colonisatrice » catastrophique de |'extréme-droite
israélienne en « Cisjordanie » (c’est-a-dire le reste des territoires palestiniens occupés par Israél),
reflétant un fanatisme religieux juif qui ne représentent ni le judaisme ni la pensée de I'ensemble des
Israéliens. Au début des années 2010, pour ne donner encore que des complications a la situation
diplomatique, 'ONU a tenu a honorer l'opinion internationale [IRG_
(majoritairement gagnée a ladite « cause palestinienne » dans les
années 1990/2000) en reconnaissant I’existence d’un « Etat occupé de
Palestine » désormais « Etat non-membre siégeant aux Nations
Unies », ce qui donna davantage de poids a cette cause et a sa i
propagande dans le monde. F=)

EGYPTE

2

=

Pour autant, les protestants non « substitutifs » n‘ont pas toujours le méme degré de « pro-sionisme ».
Une partie d’entre eux (surtout américaine) est inconditionnelle de I'lsraél politique et soutient I'Etat
moderne dans toutes ses décisions et toutes ses démarches comme « paroles d’Evangile » et « actions
saintes » (cherchant a faire progresser leurs diverses causes au moyen de lobbies), ce qui peut étre
problématique quand ces décisions et démarches sont forgées et menées par une majorité politique
plus ou moins extrémiste et nationaliste. Mais une majorité écrasante d'entre eux est plut6t
conditionnelle sur le sujet et n’hésite pas a critiquer les décisions et les actions (notamment concernant
la gestion du conflit israélo-palestinien) d’un Etat israélien dirigé depuis de nombreuses années par
I'extréme-droite de son échiquier politique. Or, pour eux, cet Etat moderne d’Israél reste a cette heure,
quoi que sur le plan prophétique un « signe des temps », clairement humain et imparfait (ce qui inclut
les corruptions et les abus politiques classiques ou exceptionnels d’un pays indépendant sur cette
planéte) jusqu’au retour effectif du Messie/Christ sur terre qui rétablira Lui seul le « royaume d’Israél »
en tant que « royaume messianique ».

En effet, selon la pensée eschatologique protestante non « substitutive », désignée sous le terme
théologique de « prémillénarisme », Jésus-Christ sera a Son retour intronisé a Jérusalem comme « le
Roi des Juifs » et étendra Sa divine royauté au monde entier (devenant donc aussi « le Roi de ce
monde » en arrachant a Satan ses prérogatives usurpées) pour une durée limitée de 1000 ans (période

142



e U la vieille théologie nommait en latin « MILLENIVM », c’est-a-dire
« Millénaire »). Ce regne serait précédé par la dictature de
« I'’Antichrist » (de préférence au barbarisme « Antéchrist ») et
d’une période de sept années de grande détresse (appelée en
théologie la « Grande Tribulation ») dont les trois derniéres années
et demi verront rager une guerre mondiale (appelée en théologie
< o < Armageddon », a ne pas confondre avec les fantasmes de
certaines sectes apocalyptiques, terme grec désignant la vallée israélienne de Meguiddo ou se tiendrait
la bataille finale).

Linterprétation majoritaire des prophéties dit que ce Régne m
millénaire se conclurait alors par un « cataclysme » (la fin du monde

et de l'univers actuel), le « Jugement dernier » (qui concerne les '
non chrétiens) et la « re-création » (la création d’une nouvelle terre |

et de nouveaux cieux) ol les « sauvés » ressuscités (désignés
symboliguement comme étant « la Jérusalem nouvelle ») vivront
éternellement dans la félicité.

5. Les dénominations juives messianiques

En 1894, un rabbin new-yorkais, Dr. Leopold COHN (1862-1937), se convertit a Jésus-
Christ et devint pasteur revivaliste/évangélique baptiste. || fonda une mission
consacrée a l'évangélisation des Juifs et menée par des Juifs messianiques de
sensibilité baptiste générale. Il I'appela le « Conseil Américain de la Mission aupres
des Juifs » (en anglais « ABMJ »). Malgré les ravages innommables de la ségrégation,
la persécution puis le génocide des Juifs européens (« Shoah ») par les nazis entre
1936 et 1945, elle ne perdit pas son souffle en Europe et redoubla encore de vitalité
en Amérique du nord.

Se constituant progressivement en Eglise (systéme ecclésial) indépendante,

cette mission judéo-chrétienne de sensibilité baptiste prit le nom international

de « Chosen People Ministries » (« CPM », c’est-a-dire « Ministéres du Peuple ‘w ’
Choisi/Elu »). Sa branche francaise quant a elle, issue de la Fédération des

Eglises Evangéliques Baptistes de France (FEEBF), prit le nom de « Centre

Messianique : (Euvre auprés du Peuple d’Israél » (CMOPI). C’est sur le plan démographique la
prmC|paIe dénomination juive messianique dont la théologie reste de sensibilité baptiste générale, et
partagée entre cessationisme (minorité) et foi charismatique/pentecétisante (majorité).
Au cours du 20°™ siécle, cette dénomination principale fut peu a peu rejointe par d’autres
organisations messianiques. En France et en Belgique, on connait bien
« Ariel Ministries » (en francgais « Ministéres Ariel », de I’hébreu signifiant
« Lion de Dieu »), de sensibilité pentecétisante, ainsi que « TMPI — Centre
Messianique » (« TMPI » = Témoignage Messianique aupres du Peuple d’Israél). Aux
Etats-Unis, on connaft aussi (non par la démographie restant assez faible mais surtout
par la présence médiatique et les visites missionnaires dans les églises
locales de toutes les dénominations évangéliques) le mouvement « Jews
For Jesus » (en frangais « Les Juifs pour Jésus »), de JEWS
sensibilité a mi-chemin entre baptisme et pentecotisme,

dont la vocation est d’enseigner les évangéliques non- FX,XR
juifs (percus comme des « pagano-chrétiens » proches JESUS
d’eux) sur les racines juives de leur foi. Presque toutes

les dénominations messianiques actuelles sont membres de « |'Alliance
Juive Messianique Internationale » (en anglais « IMJA »).

A

143



Aujourd’hui, on désigne communément |'ensemble de
ces églises locales judéo-chrétiennes comme formant
des « Assemblées Messianiques ». Pour les uns, il s’agit
de la composante juive du christianisme. Pour les autres,
il s’agit plutét de la composante chrétienne du judaisme.
On note cependant que tous les Juifs messianiques ne
vivent pas systématiquement leur sensibilité
confessionnelle  judéo-chrétienne au sein des
dénominations de cette confession « judéo-
évangélique ». Beaucoup d’entre eux Vs
préferent vivre pleinement leur identité juive au sein d’églises locales évangéliques de
culture non-juive, étant alors en général membres d’églises locales baptistes, pentecotistes
ou charismatiques libres/indépendants. Du coté catholique romain, si certains Juifs
convertis au catholicisme regardent avec bienveillance le « mouvement juif messianique »,
ils prénent en accord avec les principes « substitutifs » catholiques I'abandon naturel des
usages juifs pour n‘'embrasser que ceux du catholicisme romain.

d

Il est aussi a noter que les « Assemblées Messianiques » peuvent aussi compter des membres « non-
juifs » (en général des évangéliques issus du baptisme, du pentecotisme ou du charismatisme
libre/indépendant) qui ont en paralléle le désir de vivre leur identité non-juive et chrétienne au sein du
peuple juif dans sa composante chrétienne.

144



SECTION 5

LES ALLIANCES ECCLESIALES
PROTESTANTES

145



1. LES PRINCIPES FEDERATIF ET CONCILIAIRE DU
PROTESTANTISME

Depuis le 19°™ siécle, des dénominations appartenant & la méme confession protestante se sont
progressivement regroupées au sein d‘alliances ecclésiales dites « confessionnelles », a I'échelle
nationale et/ou mondiale. Ces alliances ne sont pas des « méga-dénominations » (comme le serait une
grande « Eglise » ou « Systéme ecclésial ») soumises & une méme autorité humaine qui serait réputée
supréme. Elles ont simplement pour but de permettre et faciliter les échanges a grande échelle entre
les croyants d’'une méme confession, favorisant ainsi une évolution générale commune qui ne serait
pas le fruit de I'intervention tyrannique d’une autorité religieuse quelconque. Par ailleurs, elles aident
a la représentation officielle de leur confession respective auprés des autorités nationales et
internationales.

On distingue parmi elles deux types d’alliance ecclésiale. D’une part les « fédérations » (ou « systemes
fédératifs ») dont la structure leur permet de prendre des résolutions obligatoirement applicables a
chacun de leurs composants. D’autre part, les « conseils » (ou « systemes conciliaires ») qui sont quant
a eux des plateformes plutot représentatives et moins intrusives, dont la structure ne permet de
prendre que des résolutions indicatives qui ne peuvent s’imposer a leurs composants. Les « alliances
ecclésiales » (fédérations et conseils) sont pour les protestants un moyen possible de « vivre I'unité
dans la diversité », et d’éviter le communautarisme religieux local.

2. LES ALLIANCES ECCLESIALES INTERNATIONALES ET
FRANCAISES

Sur le plan international, il existe une alliance ecclésiale multiconfessionnelle qui vise a rassembler le
mouvement « protestant évangélique » global dans une action mondiale commune et concertée. Elle
‘ h est appelée en anglais (langue d’échange internationale) la « WEA » (World Evangelical
Alliance) qu’on appelle en frangais « ’'AEM » (Alliance Evangélique Mondiale). Mais par
W y mouvement « protestant évangélique », cette fédération internationale pense large en
intégrant également des confessions protestantes historiques (techniquement en dehors
de l'aile protestante évangélique proprement dite) dans la mesure ou elle héberge en son
sein une mouvance interne de sensibilité « évangélique ». Elle posséde des sous-branches 8
propres a chaque continent, comme pour I'Europe « I'AEE » (Alliance Evangélique
Européenne) ou en anglais la « EEA ».

Si elle rassemble aujourd’hui la majorité des « protestants évangéliques » et une partie considérable
des « protestants historiques » du monde, il existe aussi des Eglises « éligibles » qui n‘ont pas souhaité
a ce jour en faire partie, ce qui n"empéche pas une bonne entente entre ces Eglises et 'AEM avec,
ponctuellement, des collaborations fructueuses.

En parallele a ces fédérations confessionnelles et multiconfessionnelles internationales, le
protestantisme de France posseéde aujourd’hui deux grandes alliances ecclésiales
« multiconfessionnelles » qui sont les représentantes officielles du protestantisme francais. La

', , premiere est un « systeme fédératif » constitué officiellement le 25 octobre 1905 et
V . ouverte a linscription de toutes les dénominations protestantes francaises: la FPF
')t (Fédération Protestante de France). La seconde est un « systéme conciliaire »

s constitué officiellement le 15 juin 2010 et ouverte a l'inscription des seules
dénominations « protestantes évangéliques » francaises : le CNEF (Conseil National des
Evangéliques de France). Des Eglises protestantes évangéliques francaises peuvent sans
probleme étre membres des deux alliances ecclésiales a la fois.

146



L'une et l'autre, sans la moindre concurrence, ont pour but de garantir le dialogue entre leurs Eglises
membres, d’organiser leur coopération a des ceuvres interconfessionnelles, de permettre une
meilleure visibilité du protestantisme en France et d’assurer la représentation des confessions
protestantes aupres des institutions publiques frangaises (notamment le ministére de I'intérieur et des
cultes). Pour autant, il n’est pas obligatoire pour une Eglise protestante francaise de faire partie de I'une
ou l'autre de ces alliances ecclésiales, ce qui serait contraire a la pensée protestante fondamentale
pronant la liberté de conscience et d'action.

De méme, I'intégration d’une Eglise a ces alliances ecclésiales est soumise a des critéres strictes. Les
replis communautaires et les tendances a des dérives sectaires d’Eglises officiellement « protestantes »
ou « pseudo-protestantes » ne sont pas tolérés et sont un frein ferme a toute demande d’adhésion.
Méme l'acceptation d’une candidature donne lieu a une période de probation plus ou moins longue,
faite d'observation et d’échange, en vue de se prononcer sur une adhésion officielle. Les échanges
réguliers entre les membres et les observations mutuelles en toute lumiére se veulent garantir toutes
dérives postérieures a I'adhésion. De telles dérives, une fois repérées, pourraient donner lieu a des
appels pressant a leur cessation, et en cas de non-recevoir, a des exclusions fédératives et/ou
conciliaires.

3. LES DENOMINATIONS MEMBRES DE LA FPF EN JANVIER 2026

v *  Fédération
* Protestante
de France

Confessions historiques (luthériennes & calvinistes)

- Eglise Protestante Unie de France (EPUdF)
[Englobant un ensemble d’Eglises réformées et luthériennes]
- Union des Eglises Protestantes d’Alsace et de Lorraine (UEPAL)
[Englobant un ensemble d’Eglises réformées et luthériennes]

Confession réformée évangélique (ou néo-calviniste)
(plutét considérée par les protestants historiques comme une expression évangélique de la confession calviniste)

- Union des Eglises Protestantes Réformées Evangéliques de France (UNEPREF)
- Communion d’Eglises Protestantes Evangéliques (CEPEE)
- Union des Eglises Evangéliques Arméniennes de France (UEEAF)
- Union des Eglises Evangéliques Libres (UEEL) [dite « Eglise libriste »]
- Communauté des Eglises d’expression Africaine Francophones (CEAF)
- Eglise Protestante Malgache en France (EPMF)
- Fédération des Eglises Coréennes en France (FECF)
- Mission Populaire Evangélique de France (MPEF)
- Union des Eglises protestantes Foursquare-France (UEPFF)
- Communauté d’Eglises Protestantes Francophones (CEPF)
[Englobant un ensemble d’Eglises réformées évangéliques hors territoire frangais]

Confession évangélique baptiste

- Fédération des Eglises Evangéliques Baptistes de France (FEEBF) [dite "Fédération baptiste"]

147



Confession évangélique méthodiste

- Union de I'Eglise Evangélique Méthodiste de France (UEEMF)
- Armée du Salut (ADS)

Confession évangélique pentecétiste

- Union d’Assemblées de Dieu membre de la FPF (ADFP)
[Conseil ecclésial d’églises membres de I’Union Nationale des Assemblées de Dieu en France - UNADF]
- Eglise de Pentecote de France (EPF)
- Union de I’Eglise de Dieu en France (UEDF)
- Mission Evangélique Tzigane de France (METF)
- Union des Eglises Evangéliques de Réveil (UEER)
- Union des Assemblées Protestantes en Mission (UAPM)
- Union de I’Eglise Protestante du Nazaréen (UEPN)

Confession évangélique du Renouveau Charismatique (ou confession évangélique charismatique)

- Eglises du Réseau Nouvelle Connexion (ERNC)
- Eglise Hillsong de Paris (EHP) [dite "Hillsong France" ou "Hillsong Campus de Paris"]

Confession évangélique adventiste

- Union des Fédérations Adventistes de France (UFA)

EGLISES EN ATTENTE D’ADHESION (PERIODE DE PROBATION)

Confession évangélique anabaptiste

- Association des Eglises Evangéliques Mennonites de France (AEEMF)
Confession anglicane/épiscopalienne (d’expression étrangére)
- Union Nationale des Associations Cultuelles de I'Eglise d’Angleterre en France (UNACEAF)

MEMBRES HONORAIRES (NON AFFILIES MAIS PARTENAIRES ASSOCIES)

Confessions historiques (luthériennes & calvinistes) d’expression étrangére

- Eglise Protestante Allemande & Paris (EPAP) [dite aussi "Eglise Luthérienne Allemande Christuskirche"]
- Eglise Luthérienne Suédoise (ELS)

- Eglise Protestante de Langue Japonaise (ELSP)

- Eglise Américaine de Paris (EAP)

Confession réformée évangélique (ou néo-calviniste)
(plutét considérée par les protestants historiques comme une expression évangélique de la confession calviniste)

- Agapé — France
- Eglise Protestante Evangélique de Rochefort (EPER)

Confession évangélique du « Renouveau Charismatique » (confession évangélique charismatique)
- Ekklesia 21 (EK21)
Confession juive messianique (courant évangélique israélite)

- Centre Messianique : CEuvre Aupres du Peuple d’Israél (CMOPI) ["Chosen People Ministries" France]

148



4. LES DENOMINATIONS MEMBRES DU CNEF EN JANVIER 2026

ES EVANGELIQUES DE FRANC

Confession évangélique anabaptiste
- Association des Eglises Evangéliques Mennonites de France (AEEMF)
Confession évangélique baptiste

- Fédération des Eglises Evangéliques Baptistes de France (FEEBF) [dite "Fédération baptiste"]

- Association Evangélique d’Eglises Baptistes de Langue Francaise (AEEBLF) [dite "Association baptiste"]
- Fédération des Eglises Evangéliques Baptistes de Guadeloupe (FEEBG)

- Fédération des Eglises et Communautés Baptistes Charismatiques (FECBC)

Confession évangélique méthodiste

- Union de I'Eglise Evangélique Méthodiste de France (UEEMF)
- Eglise Protestante Evangélique Méthodiste (EPEM)

Confession évangélique néo-calviniste
(plutét considérée par les protestants historiques comme une expression évangélique de la confession calviniste)

- Union des Eglises Protestantes Réformées Evangéliques de France (UNEPREF)
- Communion d’Eglises Protestantes Evangéliques (CEPEE)

- Union d’Eglises et d’CEuvres Protestantes Evangéliques Francophones (UEOPEF)
- Union des Eglises Evangéliques Arméniennes de France (UEEAF)

- Union des Eglises Evangéliques Libres (UEEL) [dite "Eglise libriste"]

- Alliance des Eglises Chrétiennes Missionnaires de France (AECM)

- Communautés et Assemblées Evangéliques de France (CAEF)

- Communautés et Assemblées Evangéliques de Guyanne (CAEF Guyanne)

- Communautés et Assemblées Evangéliques de La Réunion (CAEF La Réunion)
- Entente et Coordination des CEuvres Chrétiennes (ECOC)

- Eglise Perspectives (PSP)

- Union des Eglises Missionnaires (UDEM)

- Alliance des Eglises Evangéliques Interdépendantes (AEEI)

- Eglise Alliance Pour Christ (APC)

- Eglises Evangéliques de la Guadeloupe (EEG)

- Mission Chrétienne Evangélique des Antilles et de la Guyane (MCEAG)

- Eglises Charis France (CF)

- Action Biblique (AB)

Confession évangélique pentecétiste

- Union Nationale des Assemblées de Dieu en France (UNADF)

- Action Missionnaire des Assemblées de Dieu de La Réunion (AMADR)
[dite "Mission Salut et Guérison"]

- Union des Assemblées de Dieu de Martinique (UADDM)

- Union des Eglises Evangéliques de la Diversité (UEED)

149



- Union des Eglises Apostolique de France (UEA)

- Union des Eglises Pentec6tisantes Indépendantes (UNEPI)

- Fédération des Eglises du Plein Evangile en Francophonie (FEPEF)
- Nouvelles Frontiéres France (NFF)

- Calvary Chapel France (CCF)

- Foi et Compassion en Action (FCA)

Confession évangélique du Renouveau Charismatique (ou confession évangélique charismatique)

- Eglises du Réseau Nouvelle Connexion (ERNC)
- Ensemble dans la Mission Apostolique (EMA)

150



SECTION 6

LA FOI PROTESTANTE

151



1. LA PROFESSION DE FOI CHRETIENNE NICEENNE

A. LE SYMBOLE DES APOTRES

Cette profession de foi est celle qui fut adoptée par les Eglises chrétiennes primitives au cours du 2¢™¢
siecle et qui résume de facon claire la foi essentielle et fondamentale d’un véritable chrétien. Outre une
retouche postérieure (8™ siécle), ce texte a été confirmé pour I’Eglise catholique/orthodoxe en phase
d’établissement officiel romain lors du Concile cecuménique de Nicée en I'an 325. Il est devenu ainsi I'un
des deux textes universellement admis par les chrétiens de foi authentique, qu'on nomme aussi les
« chrétiens nicéens ». Les protestants (historiques et évangéliques) se reposent également sur le
fondement de ce texte.

Je crois en Dieu, le Pére tout-puissant, créateur du ciel et de la terre.

Et en Jésus-Christ, son Fils unique, notre Seigneur, Qui a été con¢u du Saint-Esprit, est né de la Vierge
Marie, a souffert sous Ponce Pilate, a été crucifié, est mort et a été enseveli, est descendu aux enfers,
le troisieme jour est ressuscité des morts, est monté aux cieux, est assis a la droite de Dieu le Pére
tout-puissant, d’'ou Il viendra juger les vivants et les morts.

Je crois en I'Esprit Saint, a la sainte Eglise universelle*, & la communion des saints, a la rémission des
péchés, a la résurrection de la chair, a la vie éternelle.

Amen.

* Le terme grec du texte original est « katolikdm » (souvent traduit par « catholique »), mot théologique signifiant
littéralement « universelle ».

B. LE SYMBOLE DE NICEE-CONSTANTINOPLE

Cette profession de foi, surnommée le « CREDO », est celle qui fut adoptée par I’Eglise catholique/
orthodoxe en phase d’établissement officiel romain lors du Concile cecuménique de Nicée en I'an 325
(texte de base), puis lors du Concile cecuménique de Constantinople en I'an 381 (texte intégral), avec un
complément inséré a partir du 7¢™ siécle. C’est une version développée du « Symbole des Apétres ». Il
est devenu ainsi I'un des deux textes universellement admis par les chrétiens de foi authentique, qu’on
nomme aussi les « chrétiens nicéens ». Les protestants (historiques et évangéliques) se reposent
également sur le fondement de ce texte.

Nous croyons en un seul Dieu, le Pére Tout-Puissant, Créateur du ciel et de la terre, de toutes les
choses visibles et invisibles.

Et en un seul Seigneur, Jésus-Christ, Fils unique de Dieu, né du Pére avant tous les siecles ; lumiere
née de la lumiere, vrai Dieu né du vrai Dieu, engendré et non créé, d’'une méme substance que le
Pere et par Qui tout a été fait ; Qui, pour nous les hommes et pour notre salut, est descendu des
Cieux, S’est incarné par le Saint-Esprit dans la vierge Marie et S’est fait homme. Crucifié pour nous
sous Ponce-Pilate, Il a souffert, a été enseveli, est ressuscité des morts le troisieme jour, d’apres les
Ecritures, est monté aux cieux, S’est assis a la droite du Pére, d’ou Il reviendra avec gloire pour juger
les vivants et les morts, et dont le Régne n’aura pas de fin.

Nous croyons en |'Esprit Saint, Qui est Seigneur et Qui donne la vie, Qui procéde du Peére et du Fils,
Qui doit avec le Pere et le Fils étre adoré et glorifié, et Qui a parlé par les saints prophetes.

152



Et en I'Eglise, une, sainte, universelle* et apostolique.

Nous confessons un seul baptéme pour la rémission des péchés, nous attendons la résurrection des
morts et la vie du siécle a venir.

Amen.

* Le terme grec du texte original est « katolikém » (souvent traduit par « catholique »), mot théologique signifiant
littéralement « universelle ».

2. LA PROFESSION DE FOI CENTRALE PROTESTANTE

Cette profession de foi est une synthese universelle de I'essence commune a toutes les professions de
foi protestantes (historiques et évangéliques). Ne prenant pas compte des spécificités de professions de
foi ecclésiales propres a une confession particuliere, ce texte est une expression de la foi centrale et
globale du protestantisme, en conformité a la foi universelle nicéenne.

Nous croyons en un seul Dieu, Pére, Fils et Saint-Esprit, saint, juste et plein d'amour, Créateur de
toutes choses et Souverain sur I'Histoire.

Nous croyons que Dieu S’est révélé de maniére fiable et suffisante dans les Saintes Ecritures, inspirées
par le Saint-Esprit, qui sont la Parole de Dieu et I'autorité supréme pour la foi et la vie.

Nous croyons en Jésus-Christ, le Fils unique de Dieu, vrai Dieu et vrai homme, envoyé par le Pére pour
sauver le monde. Il a vécu sans péché, est mort sur la croix pour nos péchés, portant sur Lui le
jugement que nous méritions, est ressuscité corporellement le troisieme jour, et réegne aujourd’hui
comme Seigneur.

Nous croyons que tous les étres humains sont pécheurs et séparés de Dieu, incapables de se sauver
eux-mémes, et qu’ils ont besoin du pardon et de la vie nouvelle que Dieu offre en Jésus-Christ.

Nous croyons que le Salut est accordé par la grace de Dieu seule, regu par la foi seule, en Jésus-Christ
seul, et qu’il implique la repentance, une nouvelle naissance et une relation personnelle vivante avec
Dieu.

Nous croyons en l'ceuvre du Saint-Esprit, qui convainc de péché, fait naitre a une vie nouvelle, assure
les croyants de leur salut, les sanctifie et les équipe pour le service et le témoignage.

Nous croyons que I’Eglise est 'ensemble de ceux qui ont placé leur foi en Jésus-Christ, appelée a
proclamer fidelement I’Evangile, a faire des disciples, a vivre dans I'amour et la vérité, et & manifester
le Royaume de Dieu dans le monde.

Nous croyons que le baptéme et le repas du Seigneur ont été institués par Jésus-Christ comme
témoignages visibles de la grace de Dieu, signes sacrés de la foi et ordonnances pour
I'encouragement des croyants.

Nous croyons que Jésus-Christ reviendra personnellement et glorieusement, qu’ll jugera les vivants et
les morts, qu’ll accomplira pleinement le Salut de Son peuple et établira définitivement Son
Royaume.

Nous croyons que toute la gloire appartient a Dieu seul, maintenant et pour I'éternité.

Amen.

153



3. LES FETES CHRETIENNES DANS LE PROTESTANTISME

La trés grande majorité des protestants ne considerent pas une journée comme étant en elle-méme
supérieure a une autre journée. S’il est fondamental de « sanctifier » (c’est-a-dire « rendre saint » ou
« mettre a part pour Dieu ») du temps pour le culte, pour la commémoration et pour les réjouissances,
ce ne sont pas les jours fixés qui font la sanctification du temps, mais la volonté de sanctifier le temps
qui fait le sens des jours fixés. Et qui dit « sanctification » dit nécessairement « sens chrétien ». Ca
signifie qu’un culte n’est rendu que lorsque cela fait « sens » avec la foi bibligue. De méme une
commémoration est faite lorsque le « sens » du souvenir est conforme a la foi biblique. Enfin, des
réjouissances se font naturellement lorsque l'objet de la réjouissance fais « sens » avec la foi biblique.
Ainsi, c’est le « sens » des jours de célébrations qui déterminent la célébration et non la fixation de sa
date selon un calendrier ou un autre.

De fait, les protestants ayant vu leur branche confessionnelle chrétienne surgir d’un certain
catholicisme romain du 16°™ siécle, et s'étant développés premiérement dans une Europe
profondément catholique, ils ont d(i sélectionner des célébrations parmi celles de la liturgie catholique
en vigueur (devenues traditionnelles) sur la seule base du « sens » donné a ces célébrations. Tres
conscients des héritages folkloriques et culturelles que la plupart de ces célébrations ont hérités
d’anciennes fétes précédemment paiennes, les protestants ne sont en général pas génés par leur
présence tant qu’ils ne masquent pas le « sens » chrétien des célébrations concernées. D’une part, les
protestants se réservent toujours la liberté de conscience de reprendre ou non une pratique
traditionnelle dans la mesure du « sens » qu’ils peuvent lui donner en conformité a leur foi biblique.
D’autre part, la liberté a toujours prévalu pour chaque confession et Eglise protestante, comme pour
chaque croyant personnellement, de choisir quelles célébrations observer ou non.

De facon commune et globale, les protestants (historiques et évangéliques) célebrent unanimement
les fétes suivantes, héritant de leur fixation traditionnelle dans le calendrier grégorien devenu
international, selon le sens précisé en vis-a-vis :

— Noél ou la Nativité (célébration de I'incarnation et la naissance de Jésus-Christ)

— Paques (célébration de la résurrection corporelle de Jésus-Christ)

— L’Ascension (célébration de la montée aux cieux de Jésus-Christ ressuscité)

— La Pentecdte (célébration de la premiére dispensation du Saint-Esprit sur I'Eglise naissante)
— La Réformation (commémoration de la Réforme et donc de la naissance du protestantisme)

Une trés grande partie des protestants observent aussi ces célébrations paralléles :

— L'Avent (période de préparation a la féte de Noél commencant en début de mois)
— Le réveillon de Noél (attente et réjouissance en famille pour la veillée de Noél)
— L’Epiphanie (la commémoration de la visite des mages a I’Enfant Jésus)

Les protestants historiques (uniquement) observent aussi majoritairement ces célébrations paralléles :

— Le caréme (temps de préparations a la Semaine Sainte)

— La Semaine Sainte (semaine de commémoration des événements précédant Paques, avec pour points
culminants « les Rameaux » commémorant I'entrée de Jésus-Christ a Jérusalem pour I'accomplisse-
ment de Sa Passion et le « Vendredi Saint » commémorant la crucifixion de Jésus-Christ)

Les protestants américains et canadiens, en communion avec I'ensemble des confessions chrétiennes
et des non chrétiens de ces deux pays, célebrent également :

— Thanksgiving / Action de Grace (remerciement a Dieu pour la récolte et |la protection des Péres Pélerins)

154



Les « Juifs messianiques », en leur qualité de membres du « peuple d’Israél selon la chair » célébrent
également les principales fétes bibliques et traditionnelles juives dans une perspective pleinement
chrétienne, a savoir :

— Rosh Hashana (Nouvel An, appelant au bilan spirituel, a I'introspection, a la remise en question).
— Yom Kippour (Jour du Grand Pardon, appelant a la repentance et au pardon mutuel).

— Soukkoth (Féte des Huttes/Tabernacles, commémoration du temps d’errance dans le désert).

— Simh’ath Torah (Joie de la Torah, célébration du don de la Loi mosaique).

— H’anoukah (Dédicace du Temple, commémoration de la dédicace du Temple sous les Maccabées).
— Pourim (Les Sorts, commémoration du sauvetage des Juifs grace a l'intervention d’Esther).

— Pessah’ (La Paque, féte de la libération des Juifs et du départ d’Egypte).

— Shavouoth (Les Semaines / Pentecéte, féte des récoltes et célébration de la révélation de la Torah).

En dehors de toute féte annuelle et calendaire, la majorité des protestants ont adopté le dimanche (dit
« Jour du Seigneur »), premier jour de la semaine judéo-chrétienne, comme jour hebdomadaire de
repos et de célébration du culte ordinaire. Les cultes hebdomadaires protestants prennent donc
généralement place le dimanche matin, héritage de I'usage traditionnel catholique en vigueur au 16°m®
siecle, répondant en écho a l'usage des Eglises primitives qui marquaient ce jour comme jour de la
résurrection du Christ. Parfois des aménagements peuvent étre faits et des cultes hebdomadaires
peuvent étre fixés un autre jour de la semaine. Une exception est a noter pour les croyants « Juifs
messianiques », « adventistes du Septieme Jour » et « baptistes du Septieme Jour » qui optent pour le
samedi (dit « Shabath / Sabbat »), septiéme jour de la semaine judéo-chrétienne, comme jour
hebdomadaire de repos et de célébration du culte ordinaire, selon 'usage biblique du peuple d’Israél.

4. LES COURANTS D’APPROCHE THEOLOGIQUE

Un « courant d’approche théologique » est une maniére commune de se positionner lors de son étude
théologique de la foi pour en tirer des conclusions et des affirmations. Ces derniéres sont alors
nécessairement influencées par ce positionnement. Les conclusions et affirmations, quoi que sincéres,
ne devraient jamais selon les principes protestants étre érigées en vérité ultime et devraient toujours
étre questionnées et remises en question dans le temps. Mais en |'état, elle donne au croyant un socle
qui lui permet de fonder son approche personnelle de Dieu, ses pensées religieuses sur un sujet ou sur
un autre, sa pratique de la foi et ses convictions socio-culturelles.

Au cours du 19°™¢ siécle, le protestantisme
historique a vu la naissance en son sein d'un
courant d’approche théologique dit « libéral »,
caractérisé par un absolu rationalisme et le refus
catégorique du surnaturel. Les parrains fondateurs
de cette derniere étaient Heinrich PAULUS (1761-
1851), David STRAUSS (1808-1874) et Ferdinand
BAUR (1792-1860), des pasteurs et théologiens
luthériens, membres actifs de la Franc-macgonnerie, et nécessairement influencés par les réflexions
maconniques forgées dans les loges qu’ils fréquentaient. Ce mouvement avait commencé par remettre
en doute la primauté de la Bible en matiere de foi (notamment en détournant la « Haute Critique » peu
apres ses débuts), remettant en question des doctrines fondamentales du christianisme biblique voire
I'autorité absolue de la Bible en matiére de foi. Leur but était de trouver au sein de I'Eglise universelle
une voie d’absolue « liberté » dans la théologie et les modes de vie. S'il est clair que I'influence de ces
remises en doute ont altéré, dans la forme la plus prononcée de la mouvance libérale qui en découla,
la référence supréme aux Saintes Ecritures, elle n’a jamais abouti a 'abandon officiel et déclaré du
principe protestant fondamental de « SOLA SCRIPTVRA » (Ecriture seule).

155



Cependant, entre 1909 et 1915, les théologiens revivalistes/
évangéliques américains Lyman STEWART (1840-1923) et Milton
STEWART (1838-1923) publierent par réaction a ce libéralisme
conquérant une série de douze revues
intitulées « Les Fondements », qui fut
distribuée gratuitement a des millions
d’exemplaires. C’était des condensés
d’articles théologiques de différents
auteurs chrétiens. Ils appelaient « fondements » les vérités bibliques
fondamentales comme « l'autorité de la Bible en matiere de foi», «la
divinité de Jésus-Christ », « Son incarnation », « Sa naissance virginale »,
« Sa mort expiatoire », « Sa résurrection corporelle », « Son retour personnel », « I'action du Saint-
Esprit », « les conséquences du péché », « I'accés gracieux au Salut », « le Jugement dernier », « le
culte a Dieu », « la mission mondiale » et « I'évangélisation ». Autant dire que les lecteurs qui ont
confirmé leur foi en ces « fondements » (des protestants évangéliques certes mais aussi des
protestants luthéro-calvinistes) suivirent ensemble par cette voie la principale ligne théologique
protestante originelle. On les surnomma tres vite les « fondamentalistes », ce qui était percu comme
théologiquement honorable a I'’époque. Cependant, par l'utilisation a mauvais escient du terme
(suivant la mauvaise foi des « libéraux » dans les médias), le mot « fondamentalisme » devint
progressivement péjoratif dans nos langues modernes, voire méme insultant. Il sert aujourd’hui dans
le langage courant a désigner les « intégristes » (extrémistes démontrant une grande étroitesse
d’esprit) de toutes les religions, ce qui bien s(r stigmatise les protestants ayant une approche
théologique « fondamentaliste » (au sens originel du terme) lesquels préferent a présent étre désignés
comme « scripturalistes » (au sens de « fidéles aux seules Ecritures saintes »).

Aujourd’hui, le protestantisme est parcouru par tout un panel de courants d’approches théologiques
qui oscillent entre ces deux points opposés : le « libéralisme » et le « scripturalisme ».

Du coté libéral, on entend alors parler « d’ultra-libéraux » ou de « progressistes » (strictement fideles
a l'esprit de PAULUS, STRAUSS et BAUR) et de « libéraux modérés » (cultivant un esprit libéral quant au
rationalisme et a la limitation du surnaturel qui n’est pas non plus totalement nié ou rejeté, tout en
étant plus révérencieux face aux Ecritures saintes a quiils reconnaissent pleinement la place de « Parole
de Dieu »). Du coté scripturaliste, on entend parler « d’ultra-fondamentalistes » (percus par tous les
autres courants comme de vrais « intégristes » dans la foi), de « fondamentalistes modérés » (des ultra-
conservateurs sans le moindre intégrisme), de « conservateurs » (strictement fideles a I'esprit des
fréres STEWART), de « libéraux conservateurs » (fidéles a I'esprit des fréres STEWART en cultivant
parallélement la libre honnéteté tant intellectuelle que spirituelle) et de « modernistes » (demeurant
scripturalistes mais ouvrant une oreille attentive et parfois favorable a certaines lignes de conduite
libérales du protestantisme historique passés pour eux avec succes au crible de la Bible).

De nos jours, les courants d’approche théologique libéraux ne se retrouvent uniquement qu’au sein du
protestantisme historique (toutes confessions confondues). Par contre, si les courants d’approches
théologiques scripturalistes sont les seuls a étre représentés dans |'évangélisme (toutes confessions
confondues), on les retrouve également a divers degrés au sein du protestantisme historique. En
fonction de I'Histoire, de la géographie, de I'évolution culturelle, des personnalités et de bien d’autres
parameétres, on pourra d’une part trouver des églises locales entiéres qui s’inscrivent dans un de ces
courants (voire des dénominations entiéres sur un plan national), et d’autre part des églises locales
partagées dans ce domaine (voire des dénominations nationales tout aussi partagées). En général, les
points de vue divergents sont fraternellement respectés de part et d’autre (sauf bien sdr dans le
prétendu évangélisme des néo-charismatiques ol prévaut la théologie du pasteur et de ses référents
sur toute autre pensée théologique). Du coup, certains themes (comme le mariage, la sexualité ou la
fin de vie) sont délicats a aborder entre certains croyants, quand on sait que l'inscription dans un

156



courant d’approche théologique ou un autre pourra parfois amener ces croyants a des positions
théologiques plus ou moins opposées sur ces sujets brilants.

Rien n‘entame cependant, a travers les siecles, I'unité théologique de base du protestantisme et de ses
deux ailes (historique et évangélique) sur la fondation des cing grandes affirmations des Réformateurs
du 16°™ siécle, lesquelles constituent la réaffirmation d’une assise biblique et d’une unanimité (en
théorie absolues et non discutées).

157



SECTION 7

AFFIRMATIONS COURANTES ET CLICHES,
REPONSES CLAIRES

158



1. EN FRANCE, LES IDEES RECUES SUR LES PROTESTANTS

On se souvient que la France est un pays dont la culture souche est essentiellement catholique
romaine, et ol le protestantisme ne s’était jamais imposé autrement que dans de petites régions
phares (I'Alsace-Lorraine, les Cévennes, Navarre, etc.). Quand les protestants (essentiellement
réformés) faisaient 10% de la population au 16°™ siécle, les persécutions, les expulsions et les guerres
de religion ont largement fait descendre leur démographie. Ce qui était anciennement la « seconde
religion de France » finit méme par reculer d’'un rang devant la multiplication de I'islam sur le sol
national depuis les années 1960. Et encore, par le boom démographique d’aprés-guerre, ce qui est
maintenant la « troisieme religion de France » (protestantisme historique et évangélique confondu)
n‘englobe qu’environ 4% de la population, soit environ 3 millions de fidéles.

De cette représentation minoritaire résulte en conséquence une grande méconnaissance du monde
protestant par les Frangais, accompagnée de nombreux clichés réducteurs et de grosses confusions.
C’est d’ailleurs le but de cette publication de lever le voile de I'ignorance culturelle francaise. A I'heure
ou s'amorce un réveil interne des anciennes dénominations protestantes francaises et la multiplication
éclair de nouvelles églises locales voire de nouvelles dénominations évangéliques (une communauté
locale naitrait en moyenne tous les mois en France), cette section se destine a clarifier certaines idées
recues qui, fausses ou pas tout-a-fait vraies, sont malheureusement véhiculées par les médias, le
cinéma et I'internet eux-mémes.

2. REPONSES CLAIRES AUX AFFIRMATIONS ET CLICHES
PRINCIPAUX SUR LE PROTESTANTISME

— « Les protestants, ce sont les réformés et les luthériens ! »
- PAS TOUT-A-FAIT VRAI

Les protestants ne se résument pas a ces deux confessions (luthérienne et réformée/presbytérienne)
qui ont bien entendu une considérable place dans I'Histoire protestante francaise, surtout la seconde.
Les « huguenots/parpaillots » (surnoms d’époque donnés aux protestants réformés frangais) ont été
longtemps les seuls représentants francais du protestantisme dés le 16°™ siécle, et ils ont marqué
I'Histoire par leur reconnaissance officielle dans certaines provinces du royaume de France ou ils ont
impacté la culture locale. lls ont laissé de nombreux « temples » qui témoignent de leur influence
passée et de leur présence séculiere. Quant aux luthériens, ils ont été ceux qui ont historiquement
impacté le territoire frangais d’Alsace-Lorraine, laquelle oscillait a travers les époques entre
appartenance allemande et appartenance francaise.

Mais aux cotés des protestants luthéro-réformés, on trouve les vaudois,
les freres moraves (ou hussites), les anglicans (ou épiscopaliens) de la
« Basse-Eglise », les anabaptistes (huttérites, mennonites et du Vieil

Ordre), les baptistes, les méthodistes (et salutistes), les adventistes, les
|« Freres » (et darbystes), les réformés évangéliques (ou néo-calvinistes),
les pentecoétistes, les charismatiques (Renouveau) et les Juifs
messianiques. Ces confessions sont aussi protestantes que le luthéranisme
et le calvinisme. Elles le sont a part entiere, certaines rattachées a l'aile dite « historique » et les autres
rattachées a l'aile dite « évangélique ».

Le manque de connaissance du protestantisme en France a mené a des abus de langage trop bien
établis maintenant en francais. Ainsi, le terme « protestant » est parfois abusivement utilisé pour ne
désigner que les seuls membres des Eglises historiques (et souvent les seuls luthéro-réformés) comme

159



si les autres confessions protestantes ne I'étaient pas. Laile « évangélique » du protestantisme est
souvent exclue de I'idée de ceux qui utilisent le terme « protestant ». Or, les évangéliques sont nés
directement et indirectement de la Réforme/Réformation du 16°™ siécle et leur théologie se base sans
réserve sur les affirmations fondamentales des Réformateurs historiques. Prétendre qu’ils ne sont pas
des « protestants » est une absurdité historique et théologique.

Cela dit, de trés nombreux Francais (y compris parfois des protestants soumis a l'usage linguistique
courant) ont pris le pli de mettre en lumiére la partition du protestantisme en ses deux grandes ailes
par l'usage de I'expression complétement erronée « d’Eglises protestantes et évangéliques ». Cette
expression achéve de nourrir les incompréhensions des non-initiés qui sentent le rapport naturel entre
les deux et a la fois une séparation artificielle entre les mémes.

Ce n’est pas le seul abus de langage existant en France dans l'appellation des protestants. Dans le méme
genre, certains parleront par exemple d'une part de « baptistes », de « méthodistes » ou de
« pentecdtistes », et d’autre part des « évangéliques » (en voulant alors désigner soit les Eglises
réformées évangéliques ou soit des églises évangéliques qui n’incluent dans leur dénomination
officielle que le terme « évangélique »). Pour autant, soyons clair, les baptistes, les méthodistes et les
pentecotistes sont tous des « évangéliques » a part égale.

— « Les protestants font partie de la FPF, mais les évangéliques font partie du CNEF ! »
- PAS TOUT-A-FAIT VRAI

On retrouve dans cette affirmation courante I'abus de langage absurde précédemment abordé quitend
a désigner les protestants historiques comme seuls « protestants » et les protestants évangéliques
comme « évangéliques » (et donc « non protestants »). Mais on comprend I'idée véhiculée. Les deux
alliances ecclésiales représentatives des protestants en France (la FPF et le CNEF) sont percues ici
comme deux « clans » séparant d’une part des protestants historiques (affiliés alors a la FPF) et d’autre
part des protestants évangéliques (affiliés alors au CNEF).

Or, les alliances ecclésiales multiconfessionnelles francaises que sont la FPF et le CNEF ne constituent
pas des listes religieuses officielles indiquant ce qui doit étre considéré par tout un chacun comme
« protestant historique » d’une part et « protestant évangélique » d’autre part. D’abord la base : toutes
les Eglises qui font partie de I'une et 'autre sont protestantes a part entiére. Ensuite, il faut savoir que
les deux organismes ont simplement des histoires différentes et ont été fondées a des dates différentes,
selon des objectifs et des cadres différents.

La premiere, la FPF (instituée en 1905 lors du passage de la loi
républicaine séparant I'Eglise catholique et toutes les religions PY F
M
F

de I'Etat) rassemble certes des dénominations protestantes
historigues mais aussi des dénominations protestantes o
évangéliques. La seconde quant a elle (instituée en 2010),
considérant que l'aile évangélique du protestantisme avait des
besoins représentatifs propres et parfois pas en mesure d’étre
traités spécifiqguement ou de la bonne maniére dans la FPF, ne rassemble que des dénominations
protestantes évangéliques. Mais certaines Eglises évangéliques sont membres des deux alliances
ecclésiales a la fois ! Dans le méme temps, il faut prendre conscience que 20% des protestants
évangéliques frangais appartiennent a des Eglises qui sont soit « non éligibles » a 'adhésion au FPF
et/ou au CNEF (pour diverses raisons) ou sont « éligibles » et n‘ont librement pas souhaité a cette heure
rejoindre 'une ou l'autre de ces alliances. Pour autant, ces Eglises nen demeurent pas moins
« protestantes évangéliques », car leur identité religieuse ne repose pas sur une adhésion fédérative
ou conciliaire.

J

160



— « Les membres des Eglises évangéliques, on les appelle des évangélistes ! »
- FAUX

Les « évangélistes » sont en substance des « annonciateurs publics de I'Evangile ». Dans les temps
bibliques des Eglises primitives, un « évangéliste » était quelqu’un dont le « ministére » (le « service »)
consistait a précher « I'Evangile /La Bonne Nouvelle de Jésus-Christ ». Tous les chrétiens sont
bibliguement censés « témoigner de I’Evangile » autour d’eux. Lacte d’évangélisation n’est réservé a
personne en particulier, car tous sont « mandatés dans la foi » pour y participer chacun a sa mesure.
Mais dans toutes les « Eglises » (systémes ecclésiaux) de toutes confessions chrétiennes, a I'image de
ce qui se faisait déja dans « I'Eglise » naissante, il y a des chrétiens dont « I'appel » (la vocation) et le
« talent » (des dispositions naturelles mises au service) sont celui d’étre des « évangélistes », c’est-a-
dire des « prédicateurs publics » de I'Evangile (que ce soit devant un petit ou un grand auditoire).

A I'image des premiers chrétiens, les protestants et particuliérement les
évangéliques ont conservé un « ministere » (service) établi et officiel
« d’évangéliste ». Ces « évangélistes » (qui peuvent cumuler le ministére
pastoral mais qui sont la plupart du temps des prédicateurs laics) sont
mandatés par leurs « Eglises » (systémes ecclésiaux) pour assurer des
missions d’évangélisation diverses, ou se sentent personnellement
poussés a une ceuvre d’évangélisation qui peut alors prendre divers
aspects aujourd’hui : écriture, prédication orale, ceuvre audio ou vidéo,
etc. Les plus célébres « évangélistes » de I'Histoire sont ni plus ni moins
que les rédacteurs traditionnels des quatre « évangiles » (livres qui
témoignent des paroles d’enseignement de Jésus-Christ au travers du récit
de Sa vie, de Son ministere terrestre, de Sa passion, de Sa mort et de Sa
résurrection) qui sont en téte de liste des livres bibliques du Nouveau
Testament : Matthieu, Marc, Luc et Jean.

Ceci étant dit, comprenons maintenant que les membres des Eglises protestantes évangéliques sont
appelés des « protestants évangéliques », des « chrétiens évangéliques » ou tout simplement des
« évangéliques » ! Car la forme substantive réelle est bien « évangélique » et non « évangéliste » (de
méme que pour comparaison les membres des Eglises catholiques sont appelés des « catholiques » et
non des « catholistes »).

Ce sont des médias francais du début des années 2000 qui ont donné naissance a
I'abus de langage qu’est le vocable « évangélistes » pour désigner les membres des
Eglises évangéliques, au travers de reportages et documentaires trés globalisants
sur les dérives sectaires (américains, latino-américains et dérivés dans le monde) des milieux soi-disant
« évangéliques » néo-charismatiques. Ces métrages confondaient, sans aucun doute involontairement,
le nom de la fonction des prédicateurs publics de I'Evangile avec celui des membres des Eglises
protestantes évangéliques. Peut-étre dailleurs parce qu’ils s’intéressaient particulierement aux
« évangélistes » (prédicateurs) de ce mouvement néo-charismatique qui ont tendance a occuper
I'espace publique et a étre souvent plus ou moins idolatrés par leur auditoire.

Aujourd’hui la confusion est telle qu’on la retrouve méme dans certains dictionnaires (voulant
retranscrire fidelement en point de définition secondaire un usage devenant courant méme s’il est
abusif), sur des sites internet ou dans des livres reconnus comme sérieux... Il s’agit alors tres souvent
de la mauvaise traduction du terme substantif anglais « evangelical » (qui signifie bien « évangélique »)
par I'abus de langage devenu courant : « évangéliste ». Quoi qu’il en soit, les évangéliques rejettent
I’établissement de cette erreur qui cause la confusion et qui ne respectent pas un terme qui les désigne
et qui existait déja depuis longtemps. Et ils s'emploient activement a la corriger, malgré le nombre de
publications existantes qui 'ont validée...

161



Rappelons enfin qu’en Allemagne et ses régions limitrophes, on a la singuliere habitude de prendre le
mot « évangélique » comme synonyme parfait de « protestant », et donc sans le rattacher uniquement
a laile proprement « évangélique » du protestantisme. C’est pourquoi les Eglises protestantes
historiques y sont aussi appelés des Eglises « évangéliques », un usage que les Eglises luthériennes ont
tendance a conserver partout dans le monde d’ailleurs. En France, avant la constitution de « I'Eglise
Protestante Unie » (luthéro-réformée), sa composante luthérienne était officiellement appelée
« 'Eglise Evangélique Luthérienne de France ». Gare donc encore aux confusions...

— « Les Eglises ou groupes religieux chrétiens nés aux Etats-Unis sont tous évangéliques ! »
- FAUX

« L'évangélisme » est une des deux grandes ailes du protestantisme. La diversité des confessions et
systemes ecclésiaux évangéliques n’exclut pas la nécessité pour étre réellement rattaché a
I’évangélisme d’une unité de foi sur « I'essentiel », ce qui recouvre a la base les principes fondamentaux
du protestantisme (I’Ecriture seule / La grace seule / La foi seule / Le Christ Seul / A Dieu seul la gloire),
ainsi que la doctrine biblique de la « Trinité » (Dieu est unique mais se compose de trois « hypostases »
ou « personnes » distinctes : le Peére, le Fils Jésus-Christ et I'Esprit Saint/Saint-Esprit). Tout ce qui
s’écarte de cet essentiel sort d’office du cadre protestant et ne saurait donc étre assimilé au réel monde
évangélique. Dans le monde protestant lui-méme, certains principes fondamentaux doivent étre
présents pour se prétendre en toute bonne foi « évangélique », notamment une recherche de
« consécration » ou « sanctification » au quotidien sur la base des enseignements bibliques, et une
conversion personnelle, consciente et librement volontaire a Jésus-Christ (ce qui ne résulte jamais ni
d’un héritage culturel et familial ni d’'une appartenance officielle a un quelconque systéme ecclésial).

Commettre cette erreur provient du fait que les Etats-Unis d’Amérique ont
été fondés par des colons anglais de foi protestante (essentiellement
anglicans de la « Basse-Eglise » d’ou sont sortis les puritains) et que les
principes fondamentaux protestants sont présents dans toutes les sphéres
de la culture américaine, malgré le dynamisme actuel du catholicisme
américain et la présence établie dans la nation de Juifs, d’orthodoxes, de
musulmans, d’athées et autres. Aussi, lorsqu’un groupe religieux soi-disant
« chrétien » voit le jour sur le sol américain, il hérite souvent par
mimétisme culturel de beaucoup de formes protestantes et
particulierement évangéliques (pour se donner une figure conventionnelle auprés des gens qu’ils
veulent convertir), ce qui suffit a nourrir la confusion des observateurs extérieurs qui ne seraient pas
aguerris sur le sujet.

Or, si ces groupes peuvent étre parfois de véritables nouvelles émanations de I'évangélisme (la Réforme
protestante n’est toujours pas figée et n’a pas pour vocation de |'étre), la plupart constitue en réalité
soit des églises « néo-charismatiques » sectaires (donc pseudo « évangéliques » mais en rupture
fondamentale avec le réel protestantisme évangélique), soit de nouveaux mouvements religieux
(parfois dérivés mais clairement détachés du protestantisme) dont les doctrines fondamentales sont
souvent contraires au christianisme nicéen en général et au protestantisme en particulier. Ca
n‘empéche pas ces derniers de proclamer que leurs systémes religieux respectifs sont « chrétiens ».
Les plus sectaires d’entre eux se diront méme chacun « seul et unique véritable systeme religieux
chrétien dans le monde ».

Dans cette lancée, on peut bien sir citer « La Société des Amis (quakers) », « I'Association Unitarienne
Américaine », « I'Eglise de Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours (mormons)», « I'Eglise
fondamentaliste de Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours (mormons fondamentalistes) », « la
Société des Témoins de Jéhovah », et bien d’autres mouvements « d’inspiration chrétienne » (détachés
ou non du protestantisme) que les Etats-Unis d’Amérique (par héritage culturel de recherche d’une

162



liberté religieuse absolue inscrite dans leur constitution) considerent plus ou moins toutes comme
d’honorables « religions » mais dont certains font a juste titre I'objet de la méfiance des autres pays du
fait de certaines dérives sectaires avérées.

Nous en arrivons par la au nceud du probléeme. De nombreux statisticiens et sociologues frangais,
n‘ayant pas trouvé comment classer de fagon satisfaisante ces nouvelles « religions », les ont sans
scrupule assimilés dans leurs études et publications a des « Eglises évangéliques », ou au moins a ce
gu’ils appellent souvent pour leur part des « sectes protestantes ». Pourquoi ? Principalement a cause
des origines de certaines d’entre elles (mouvements détachés du protestantisme ou confessions
familiales originelles des fondateurs avant la création des mouvements concernés). Par extension, tous
les autres mouvements indépendants fonctionnant sur les mémes bases culturelles « mimées » ont
été automatiquement désignées eux aussi comme « Eglises évangéliques » ou « sectes protestantes ».
Mais, les vrais protestants (incluant les vrais évangéliques) ne reconnaissent pas ces « mouvements
religieux » comme faisant partie de leur branche chrétienne car ces derniéres n’en respectent ni les
fondements ni I'essentiel de la foi.

— « Les Eglises évangéliques se distinguent des Eglises historiques par le refus du baptéme
des enfants ! »
- PAS TOUT-A-FAIT VRAI

Ce qui distingue fondamentalement les « Eglises protestantes évangéliques » des
« Eglises protestantes historiques » est la vision de la « foi qui sauve ». Si tous les
protestants sont d’accord sur le fait (fondement commun) que la « foi seule » (SOLA
FIDE) est le moyen qui permet au croyant de saisir la grace (don gratuit de Dieu) du Salut, c’est la nature
profonde de cette foi qui fait la différence entre « historiques » et « évangéliques ».

Les premiers Réformateurs, a I'origine de I'affirmation des fondements du protestantisme (et donc du
« SOLA FIDE » ou « Foi seule ») militaient au départ pour une Eglise chrétienne « professante » (c’est-a-
dire dont I'adhésion dépend de la foi et non des ceuvres accomplies, méme si elles peuvent étre
qualifiées a raison de « bonnes »). Mais ces Réformateurs, et les confessions qui naquirent de leurs
prédications, se sont heurtés & une Europe catholique romaine du 16°™ siécle qui confondait le
temporel (pouvoir politique et puissance militaire) avec le spirituel. LEurope occidental et central
formait la « Chrétienté catholique romaine », a savoir un espace géographique, politique, militaire et
religieux dit « chrétien » (au sens de rattaché par allégeance a la papauté et a I'Eglise catholique
romaine), toujours sans prendre compte de la minorité juive circonscrite a des ghettos. Aussi, aucun
« prince » (au sens large de dirigeant politique) n’acceptait le fait que les populations habitant leurs
« principats » (au sens de juridictions) puissent avoir des croyances différentes des leurs. Persécutions,
conflits et troubles de I'ordre public naissaient aussi de la présence nouvelle de confessions chrétiennes
« non catholiques romaines » dans des territoires ol le « prince » était catholique romain. Linverse a
été tout aussi valide, lorsque qu’un prince se convertissait au protestantisme et se retrouvait avec une
tranche de population habitant son « principat » avec des croyances « non protestantes ».

La volonté de I'Europe de retrouver un équilibre, et la volonté des premiers Réformateurs qui
engendreront les confessions « historiques » du protestantisme de consolider la présence nouvelle de
la foi protestante en Europe, amena |'établissement d’une regle particuliere, celle de « la religion du
prince », selon le vocable latin « CvIVS REGIO EJVS RELIGIO » (tel roi telle religion). En substance, il fut établi
que les populations d’un principat quelconque étaient tenues d’adopter la « religion » de son prince.
Si un comte, un duc, un consul, un prince-électeur, etc. était catholique romain, la population sous sa
juridiction se devait d’étre catholique romaine. Et s’il était protestant, la population sous sa juridiction
se devait d’étre protestante. Ca explique pourquoi les confessions protestantes « historiques » ont été
trés vite amenées a remplacer le « catholicisme romain » comme religion officielle dans certains pays
ou la majorité des « princes » et donc de la population était devenue officiellement protestante.

163



Or, comment concilier le fondement du salut par la « foi seule » (SOLA FIDE) avec une population
protestante qui le serait devenue par obligation légale pour suivre les convictions personnelles de son
prince ? Le protestantisme « historique » a fini par accepter le fait qu’une personne soit protestante
« de naissance » (par rapport a une principauté de naissance), mais que I'’éducation chrétienne regue
des parents et des pasteurs devait amener ce protestant de naissance a développer lui-méme une « foi
personnelle » qui garantirait son Salut. C’est le principe « multitudiniste » (étre croyant par la multitude
qui nous entoure de notre naissance a notre mort), qui a aussi maintenu dans les Eglises protestantes
historique I'usage catholique romain du « pédobaptisme » (baptéme des nourrissons, bébés ou petits
enfants) comme signe d’entrée dans « 'Eglise protestante » par naissance dans une famille protestante
et dans un milieu protestant. LU'éducation religieuse (des parents premiérement, secondés par des
parrains et marraines, puis de I'enseignement pastoral) est alors vue comme primordiale pour amener
I'enfant qui grandit a développer sa propre « foi » qui, seule, le sauve réellement. Il pourra alors
« confirmer » cette foi publiqguement quand il aura atteint un age de raison suffisant pour le faire.

Les premiers évangéliques, les « anabaptistes », ont été en porte-a-faux avec cette conception. Se
basant sur les premiers enseignements des premiers grands Réformateurs, puis en scrutant les écrits
du Nouveau Testament, les Réformateurs anabaptistes en ont conclu qu’il ne peut y avoir d’adhésion
passive a « I'Eglise » et une « foi » suscitée postérieurement au baptéme. Car le Nouveau Testament
témoigne a leurs yeux que le vrai baptéme chrétien est un commandement relatif au véritable
« disciple du Christ » et qu’il constitue un « engagement libre et public » de la bonne conscience du
nouveau croyant a suivre Jésus-Christ, un acte fort que le concerné doit demander a recevoir et que
personne ne doit lui imposer. De ce fait, pour les anabaptistes, un nourrisson, un bébé ou un petit
enfant n’a pas encore conscience de son étre spirituel, de son état de pécheur, de son besoin d’un
Sauveur, et il ne saurait naturellement pas étre en mesure de se convertir de coeur, librement et en
pleine conscience a Jésus-Christ pour Le suivre comme « disciple ». Comment pourrait-il alors
demander le vrai baptéme chrétien qui constituerait son obéissance au commandement du Christ, et
le signe public de sa conversion personnelle libre marquant un engagement de sa bonne conscience ?
Les parents ont certes la responsabilité de lui transmettre une bonne éducation chrétienne qui
constituerait pour lui une « évangélisation » familiale. Mais en final, c’est a lui et lui seul de faire le pas
de la « foi » qui lui permet de saisir la « grace » du salut. Le baptéme fait partie de la démarche.

Sur cette base, les anabaptistes déciderent de procéder au baptéme chrétien a I'image laissée dans le
Nouveau Testament par « 'Eglise » naissante : des baptémes d’adultes libres et responsables, qui le
demandent expressément et le regoivent par immersion totale, montrant ainsi qu’il « professent »
(« déclarent leur foi personnelle en ») Jésus-Christ comme leur Sauveur et désormais comme leur
Seigneur. lls « se font » baptiser parce qu’ils sont devenus croyants et « disciples du Christ ». lls
obéissent ainsi a Son commandement, signifient publiquement leur conversion personnelle, et
s’engage publiquement en toute bonne conscience a suivre le Christ. De ce fait, les baptémes que ces
premiers croyants anabaptistes, d’origine surtout catholiques, avaient regus en étant nourrisson, bébé
ou petit enfant, ne leur ont plus semblés « valides » au regard de ce que doit étre un vrai baptéme
chrétien selon la Bible. Aussi ont-ils voulu « rebaptiser » tous les membres de leurs communautés en
tant qu’adultes, croyants et disciples libres et volontaires du Christ. On a appelé ce principe de baptéme
le « crédobaptisme » (baptéme par profession de foi), par opposition au « pédobaptisme ».

Ce qui a surtout été transmis aux autres confessions évangéliques qui surgiront de la Réforme a la suite
des anabaptistes, c’est le principe « professant » que préchaient les premiers Réformateurs au tout
début de cette Réforme. Si la « foi » est le seul moyen de saisir la « grace » par laquelle seule est
accordé le « salut » par le seul sacrifice parfait de « Jésus-Christ » afin que toute la « Gloire » revienne
a Dieu seul, alors la « foi » qui sauve ne saurait étre un simple héritage familial et culturel, et encore
moins une simple identité régionale ou nationale. Il s’agit d’'une expérience spirituelle propre a chacun
et qui doit se vivre personnellement en toute liberté de conscience, de choix et de pratique. Aussi, le
principe de la «religion du prince » et le « multitudinisme » qui s’était instauré dans les Eglises

164



protestantes historiques étaient devenus de suite a leurs yeux nuls et non avenus. Militant pour la
totale liberté de conscience et de religion, ils préchaient I'Evangile partout et faisaient des disciples
(protestants évangéliques pour le coup) dans tous les principats européens sans se préoccuper de la
conviction personnelle du « prince » en place. Et ils refusérent toujours de se compromettre avec le
temporel (politique/militaire) en s’imbriquant dans le systtme comme une « religion officielle » quel
que soit I'endroit.

Les protestants historiques sont donc fondamentalement « multitudinistes » et ils suivirent de ce fait
une voie « magistérielle » de la Réforme (liée au pouvoir politique des princes). Les protestants
évangéliques sont donc fondamentalement « professants » et ils suivirent de ce fait une voie réputée
« radicale » de la Réforme (par rapport a la voie magistérielle précédente). Voila la différence
fondamentale réelle entre les deux ailes du protestantisme.

Alors bien s(r, le multitudinisme a maintenu le « pédobaptisme » dans toutes les confessions
protestantes historiques jusqu’a nos jours. Mais est-ce que, pour autant, il est vrai de postuler que les
protestants évangéliques « refusent le baptéme des enfants » ? Cest quasi vrai... Lessentiel des
confessions protestantes évangéliques, a la suite des premiers anabaptistes, ne considere comme
valables et ne pratique que des baptémes d’adultes (ou d’adolescents particulierement mdrs sur le sujet
de la foi) selon le principe du « crédobaptisme ». Mais une confession parmi elles, le méthodisme, ainsi
que quelques «Eglises» (systémes ecclésiaux) du milieu néo-calviniste, ont maintenu le
« pédobaptisme » avec une idée théologique voisine et nuancée de celle des protestants historiques :
baptiser les enfants comme signe de leur appartenance « par responsabilité » a « I'Eglise ». Ils seraient
donc, par baptéme, des « méthodistes » ou des « évangéliques réformés » sur un plan culturel et familial,
sans pour autant étre encore a considérer comme des « disciples du Christ ». L'éducation parentale et
I'enseignement pastoral auront la responsabilité de « les évangéliser » avec le temps, et lorsqu’ils auront
atteint I'age de I'indépendance spirituelle, ils choisiront ou non de « confirmer » I'engagement qui fut pris
(par procuration) a leur baptéme. S'ils le font effectivement, le baptéme devient « valide » (par la foi
seule) et s’ils ne le font pas, le baptéme devient rétrospectivement «invalide». La forme
« pédobaptiste » est donc pour ces évangéliques précis plutot symbolique, et dépend absolument pour
eux d’une confirmation « professante » (la « naissance d’en haut » ou « nouvelle naissance »).

En conclusion, de facon générale les protestants
évangéliques refusent le baptéme des enfants qui est la
norme chez les protestants historiques, mais ce n’est pas
le signe absolu de la différence entre les deux ailes
protestantes car une minorité d’évangéliques a aussi

. . maintenu le baptéme des enfants dans une perspective
symbolique qu’elles rattachent la profe55|on de foi personnelle et libre du croyant concerné a une
tranche d’age donnée. Pour cette majorité d’Eglises évangéliques qui ne pratique et reconnait que le
baptéme d’adultes (ou d’adolescents mars) sur profession de leur foi (crédobaptisme), il est a noter que
les enfants (non baptisés) sont aussi considérés comme membres de la communauté du fait de leurs
parents chrétiens et se voient considérés comme des « ames » a évangéliser en vue de leur potentielle
« nouvelle naissance » (conversion personnelle), avec toutes les responsabilités d’encadrement qui vont
avec (formation religieuse dans des « écoles du dimanche », activités de groupes adaptés, etc.) et dans la
prise au sérieux de I'expression naissance d’une foi personnelle a travers les années. Pour marquer cette
responsabilité communautaire, I'ancienne pratique juive de « présenter les enfants nouveau-nés a Dieu »
(a I'exemple de Jésus Lui-méme présenté au temple par Ses parents terrestres)
a servi de base a I’établissement d’un usage évangélique : « La présentation ».
Elle consiste pour les parents a « présenter » leur bébé a la communauté,
s’engager devant Dieu d’élever I'enfant selon les principes chrétiens b|b||ques
(avec le libre-choix de se faire seconder ou non par des parrains/marraines) et a
prier pour I'enfant communément avec le pasteur et I'assemblée réunie.

165



La vraie différence absolue entre elles concerne leur conception respective de la nature profonde de
« la seule foi » qui améne au Salut. Les protestants historiques la voient comme possiblement un
héritage familial, ecclésiastique et/ou culturel pour quelqu’un né de famille protestante, et donc élevé
dans un milieu culturel et religieux protestant. La personne peut alors recevoir un baptéme tres tot
dans sa vie (bébé ou enfant) et cette identité est la sienne qu’elle soit en final réellement croyante,
pratiquante ou non dans sa vie future. C'est un rassemblement « multitudiniste ». Les protestants
évangéliques la voient comme l'unique expression d’une expérience spirituelle personnelle, libre et
pleinement consciente, qui ne saurait étre un héritage familial, ecclésiastique et/ou culturel. Pour eux,
on ne nait pas « chrétien » (et donc on ne nait pas « protestant » ni « protestant évangélique »), mais
on le devient par un choix libre, en pleine conscience, en se convertissant véritablement a Jésus-Christ
gu’on recoit alors spirituellement comme Son Sauveur personnel et Son Seigneur (ce que la théologie
évangélique appelle « la naissance d’en haut » ou « la nouvelle naissance »). Globalement, c’est suite
a cette expérience de conversion personnelle que le croyant est en mesure de « se faire » baptiser par
obéissance consciente au Christ et comme un engagement public personnelle a Le suivre. Mais on ne
doit pas oublier pour autant que dans certains milieux évangéliques minoritaires, une personne pourra
se faire baptiser tres t6t dans sa vie (bébé ou enfant) dans une perspective symbolique, que sa
« naissance d’en haut » ou « nouvelle naissance » survenant ou non plus tard validera ou invalidera.

— « Les protestants ne croient pas a la Vierge Marie et aux Saints ! »
- PAS TOUT-A-FAIT VRAI

Les protestants croient en tout ce que la Bible rapporte a propos de
Marie (souvent désignée dans la culture religieuse comme « la Vierge
Marie »), y compris le privilege qu’elle recut de devenir la mere du
Messie/Christ d’Israél, I’lhomme « Jésus » Qui est I'incarnation du Fils
de Dieu. Cependant, sur les bases mémes de I'enseignement de la
Bible, les protestants ne donnent pas de crédit a ce que la tradition
religieuse catholique (romaine/orientale) et orthodoxe a fait du
personnage de « Marie, meére de Jésus », a travers des siecles
d’Histoire « chrétienne ». Cette tradition, qui :
s’est beaucoup forgée en récupérant des
caractéristiques mystiques et fantastiques
d’antiques religions paiennes dominantes
(gréco-romaine, égyptienne, celte, etc.), qui
a cristallisé sur le personnage biblique de AR, ‘ !
Marie toutes les aspirations anciennes a se T
référer a une divinité féminine, maternelle, protectrlce nourriciere,
etc et ce malgré le « garde-fou » de ne jamais employer le terme « déesse » (qui contredirait les
articles de foi fondamentaux du christianisme nicéen) pour la qualifier ou de vouloir rattacher son
« aura mystique et de facture divine » a une grace de Dieu et une place prépondérante dans la foi, ne
convainc pas les protestants qui, approchant cette femme par le biais du témoignage des textes
bibliques seuls, voit en elle une croyante exemplaire, une femme qui accomplit sa mission avec foi et
courage, mais un étre humain comme tous les autres.

D’une part, pour I'écrasante majorité des protestants, elle n’est pas une « vierge » perpétuelle. Ceux
des protestants qui la percevraient ainsi sont généralement des traditionalistes luthériens ou des
traditionalistes anglicans de la « Basse-Eglise » (quoi qu’une petite mouvance évangélique pentecdtiste
francaise minoritaire s’y soit mise dans les années 2000 sous I'impulsion d’un pasteur nommé Carlos
PAYAN impliqué dans une démarche cecuménique personnelle avec le catholicisme romain, le
catholicisme oriental/uniate et 'orthodoxie). Méme si tous les protestants reconnaissent que Marie a
été réellement vierge jusqu’a la naissance de son fils Jésus (miracle qui réalise une prophétie de I'Ancien
Testament telle qu’elle était recue a la fin du 1*" siécle av. J.-C.), la trés grande majorité des protestants

166



voit en son époux et en elle-méme les parents naturels
de ceux qui sont appelés dans la Bible « freres » et
« sceurs » de Jésus (que catholiques romains, orientaux,
orthodoxes et la minorité protestante déja citée voient
plutét comme des «cousins» et «cousines »).
L'écrasante majorité des théologiens actuels de la
Réforme (aile historique et évangélique) admet que les
termes hébreux et araméens traduits par « freres/
soeurs » peuvent aussi étre synonymes de « cousins/
cousines » dans certains contextes, mais elle fait
remarquer que le Nouveau Testament a été écrit en grec et utilise des termes qui ne signifient, a
I’époque, rien d’autre que « fréres/sceurs » (de mémes parents, puisque Joseph était socialement
considéré comme le pére de Jésus). Ce n’est que par la suite que I'ambiguité causée par la tradition
catholique/orthodoxe naissante a propos de ces termes leur a donné aussi le sens de « cousins/
cousines » jusque dans le grec moderne. Il est vrai que trois des quatre évangélistes traditionnels du
Nouveau Testament n’ont pas le grec pour langue maternelle et pouvaient avoir utilisé ces termes, a
I'image de ce qu’avait déja fait la traduction grecque de I’Ancien Testament appelée « la Septante », en
les rapprochant dans l'esprit de ses équivalents hébraiques et de leurs divers usages. Le quatrieme
cependant, Luc, était un « prosélyte » (Grec paien/gentil converti au judaisme puis devenu chrétien),
et médecin de surcroit. Celui-ci, maitrisant obligatoirement sa langue maternelle de facon presque
parfaite, n’hésita pas a utiliser les mémes termes (sans ambiguité a I'époque dans le monde grec), alors
gu’il avait écrit son « évangile » apres une enquéte drastique en lien direct avec le milieu familial de
Jésus. Il aurait pu utiliser d’autres termes a I'époque tout aussi précis, comme « anepsoi » et « anepsai »
(signifiant uniquement « cousins » et « cousines » dans le grec d’époque), mais se garde de le faire.
Cette vision protestante de la chose n’est pas nouvelle et rejoint d’ailleurs celle de Péres de I'Eglises
comme Tertullien (vers I'an 220) dans des textes comme « DE CARNE CHRISTI » Ou « ADVERSUS MARCIONEM ».

D’autre part, pour tous les protestants sans exception, Marie ne saurait étre le fruit d’'une « immaculée
conception » (née hors du péché) ni avoir été l'objet d’'une quelconque « dormition » (fin de vie
terrestre sans séparation de l'esprit/ame demeurant dans le corps alors endormi dans
la mort) ni « assomption » (montée au Ciel corps et ame). lls considerent qu’on ne doit
pas non plus l'idolatrer avec des titres tels que « Mére de Dieu » (quoi que la petite
mouvance pentecotiste frangaise du pasteur PAYAN ne s’en est pas privée), « Reine du
Ciel » (d’autant plus que cette expression fait allusion dans la Bible a une divinité
orientale), « co-Rédemptrice du Christ » (alors qu’elle n’a jamais été crucifiée pour les
péchés de ’lhumanité en ressuscitant peu apreés) et « Meére de I'Eglise » (a part bien sr
si I'on entend par la que son personnage biblique peut parfois représenter
symboliquement les croyants dans des écrits apocalyptiques). Ces titres et bien d’autres
sont issus des définitions théologiques de I'ancien catholicisme/orthodoxie (dont héritent directement
les catholiques romains, les orthodoxes et les catholiques orientaux/uniates) qui la vénérent comme la
plus éminente parmi les « Saints » (les membres des divers canons officiels « d’intercesseurs
spirituels »). Elle est ainsi dans cette lignée considérée comme « lI'intercesseur privilégié aupres de
Dieu », la « médiatrice obligatoire entre Jésus-Christ et Son Eglise... »

La lecture biblique des protestants les a amenés plutét a considérer Marie comme un étre humain
semblable aux autres dont la nature était ordinairement entachée par le péché originel comme tout
un chacun. Cependant, c’était indiscutablement une Juive exemplaire, remplie d’une grande foi, qui fut
selon le texte biblique « comblée par la grace » (c’est-a-dire « objet d’une incommensurable faveur
divine ») en étant choisie parmi toutes les femmes possibles pour donner naissance a I'incarnation du
Fils de Dieu, congu en elle par I'opération du Saint-Esprit. Cette grace s’est étendue a son époux Joseph
car ils ont tous les deux étés choisis pour élever Jésus comme leur enfant commun.

167



Le théologien et exégete protestant réformé Ellian CUVILLIER a RISt Erere
publié deux ouvrages clés sur le sujet intitulés : « Qui donc es-tu Marie
Marie ? Les différents visages de la meére de Jésus dans le bt
Nouveau Testament » (1994) et « Marie, qui donc es-tu ? Un regard
protestant » (2015). Dans son étude dont le compte-rendu fait la
quasi-unanimité des protestants (historiques et évangéliques),
a pu utiliser le terme de « mere porteuse » qui a choqué le
monde catholique/orthodoxe, y voyant un odieux terme de
mépris. Mais en réalité, il rendait compte d’un fait indéniable si
I'on s’en réfere aux écrits bibliques : Jésus préexistait avant Son incarnation car Il est selon les termes
méme du « Symbole de Nicée-Constantinople » (le Credo rédigé lors des Conciles cecuméniques des
3eme ot 4°me sjacles tenus dans ces villes) : « vrai Dieu né du vrai Dieu ». Aussi, sur le plan divin, Marie
est Sa créature humaine, et les protestants voient comme un non-sens de 'appeler la « Mére de Dieu »
(sachant en plus que le terme grec officiel catholique/orthodoxe est « Théotokos » qui veut dire
littéralement « Source de Dieu ») alors qu’elle n’a fait que produire et porter le corps de Son incarnation
pour devenir Sa meére sur le plan humain (la « mére porteuse » d’un étre préexistant). Pour les
protestants, on peut désigner Marie comme « la mere de Jésus » ou encore « la mere du Seigneur » (si
par « Seigneur », on entend le Seigneur Jésus Qui est toujours a la fois 100% Dieu et 100% homme),
mais certainement pas comme « la Mére de Dieu » (le terme incluant « le Pére », « le Saint-Esprit »,
mais aussi « le Fils avant Son incarnation » lorsque Marie n’existait pas encore).

Un regard protestant

Plus tard, en reconnaissant en son fils, au méme titre que
d’autres disciples, le Messie/Christ d’Israél, en faisant de
Lui son Sauveur personnel et son Seigneur, Marie devint
« chrétienne » (disciple du Christ sans aucun doute
baptisée) mais toujours au méme titre que les autres
croyants. « Baptisée dans le Saint-Esprit » a la PentecoOte
suivant la crucifixion de Jésus, elle était certes reconnue
dans la premiére forme d’Eglise primitive (comme en
témoigne le livre biblique des Actes des Apétres écrit
encore par Luc qui fait spécialement mention d’elle
parmi le groupe d’environ 120 disciples réunis).

Pour autant, sans autres sources bibliques et/ou historiques (d’époque) contraires, Ies protestants
croient qu’elle est naturellement décédée en son temps (donnant alors \ 1
d‘ailleurs crédit a la plus ancienne tradition historique la concernant: le
« TRANSITUS » écrit par Méliton de Sardes au 2™ siécle, qui rapporte le décés
de Marie en I'an 57 et son inhumation a Gethsémani prés de Jérusalem).
Suivant I'enseignement biblique sur I'au-dela, son ame sauvée est donc entrée
au Ciel, dans la félicité de la présence de Dieu, au méme titre que I'ame de
n’importe quel autre vrai croyant décédé, sauvé par grace au moyen de la foi.
Labsence d’un corps dans un tombeau présumé étre le sien ne saurait étre la
preuve absolue d’une « assomption », car dans le domaine de la foi les protestants se fondent sur « la
Bible seule » et non sur une absence matérielle qui n’est pas la preuve de son interprétation
traditionnelle...

C’est pourquoi, dans les Eglises protestantes, Marie ne saurait faire I'objet du moindre « culte », lequel
constitue pour les protestants une idolatrie singuliere qu’ils désignent par le terme « mariolatrie », ce
qui n"empéche pas de faire mémoire et d’honorer celle qui fut « la (bien)heureuse mere du Seigneur
(Jésus) » et de la présenter aux croyants, a juste titre, comme un modeéle de foi judéo-chrétienne
authentique et hautement symbolique.

168



Dans la méme logique, Bible en main, les protestants ne congoivent pas
que des croyants décédés dont les ames sont désormais au Ciel
deviendraient des « intercesseurs » spirituels qu’il faudrait « vénérer » ou
« prier » (pour eux une autre forme d’idolatrie cachée qui leur parait
grossiere désignée comme « le culte des saints et des anges »), d'ol 3
I'inutilité pour eux des listes canoniques traditionnelles catholiques et orthodoxes qui accordent a
certaines personnes décédées les titres exclusifs de « Bienheureux » et de « Saints ». Pour autant, ils
voient d’
de les donner en exemple a I'ensemble des croyants pour gqu’ils s’en inspirent.

Quant au titre de « Saint », si les luthériens et les anglicans de la « Basse-Eglise » en ont conservé
I'usage pour désigner entre autres ceux des Eglises primitives qui ont été ainsi « canonisés » par I'Eglise
catholique/orthodoxe, les protestants l'ont globalement abandonné a moins qu’il s’agisse de désigner
qguelqu’un que I'Histoire ne connait bien que sous ce titre. lls veulent en général éviter la confusion
avec la qualification biblique de « saints » que Dieu accorde en espérance a tous les chrétiens véritables
quels qu’ils soient (vivants ou décédés), puisqu’ils se sont « mis a part » (consacrés/sanctifiés) du
monde incroyant pour suivre une voie de consécration/sanctification en Jésus-Christ.

— « Les protestants n’utilisent jamais d’images pieuses ! »
- PAS TOUT-A-FAIT VRAI

On définit bien les choses avant de répondre. On parle bien ici d’images (ce qui au sens large couvre le
dessin, la peinture, la gravure, la sculpture, la photographie et la vidéo) qui seraient « pieuses » (ce qui
au sens large signifie « relatives a la piété », c’est-a-dire a la bonne pratique religieuse).

Ce qui marque leur différence sur le sujet avec les catholiques/orthodoxes,
c’est que les protestants rejettent toute « sacralisation d’images » (le fait de
donner un coté saint/sacré a une image sur le plan matériel). De ce fait, ils
ne s’en servent donc pas comme « moyen » ou « support » de « culte »
(pour la priere, la louange, I'adoration, etc.), car ils percoivent ce genre

d’usage comme une forme d’idolatrie qui ne veut pas dire pas son nom. D’ailleurs, dans les milieux
géopolitiques ou le catholicisme romain/oriental et 'orthodoxie sont ou ont été majoritaires, certaines
églises (ou temples/salles) protestantes (surtout réformées) cultivent une grande austérité en matlere

de représentation picturale, jusqu’a ne jamais faire figurer la
moindre image dans leurs lieux de culte (si ce n’est une
représentation dite « glorieuse » de la croix, c’est-a-dire sans y
apposer une représentation de Jésus crucifié). En son temps, et la
tradition est simplement restée, c’était aussi une maniere de
marquer la différence avec les catholiques/ orthodoxes a I'entour
sur « l'usage cultuel » d’'images, et ce afin de bannir toute
possibilité d’ambiguité. Dans un passé lointain ou prenaient place
ces vaines «guerres de religion», certains luthériens et
« huguenots » (réformés) radicalisés n’avaient pas hésité a se livrer a « I |conoclasme » (la destruction
volontaire des images catholiques jugées idolatres), une position qui n’est pas propre au
protestantisme historique d‘ailleurs ni justifiée par lui non plus. Lanalyse historique nous fait
comprendre ces personnes comme ayant été les victimes d’un état d’esprit fanatique (parfois cultivé
malgré soi en période de persécution ou de conflit) et n’était plus en mesure de comprendre « la liberté
de conscience et de religion » pourtant pronée par le protestantisme lui-méme.

Ceci étant dit, il faut savoir que par ailleurs, les protestants admirent et cultivent soigneusement les
talents artistiques (au sens large) qu’ils savent reconnaitre et louer comme tels. lls désirent que ces
talents (dons de Dieu a leurs yeux) soient entretenus parmi eux et mis au service de la foi. Aussi

169



produisent-ils globalement de nombreuses « images pieuses »
(vidéos, photos, dessins, sculptures, vitraux, peintures, etc.)
pour «illustrer la foi» (lui donner une représentation
facilement appréhendable pour les gens) sans pour autant
« sacraliser » ces supports illustratifs. lls «illustrent » et ne
créée pas de «talismans» ni de «supports de présence
spirituelle ». Citons en exemple les toiles protestantes
aujourd’hui élevés au rang de chefs-d’ceuvre, ou encore les
vitraux a couper le souffle de multiples églises protestantes
allemandes, scandinaves, britanniques ou encore américaines,
tant historiques qu’évangéliques. Cependant, la pratique et
I'exposition artistique des protestants dépendront toujours de
la culture locale des croyants, de I'histoire de leur confession,
dénomination ou systéme ecclésial et tout bonnement de
I’histoire et du caractére personnel de tout un chacun. Ca
prendra donc des formes tres diverses d’un endroit a 'autre
(plus traditionnel ici, extrémement moderne la-bas, etc.).

— « Les évangéliques sont des protestants intégristes ! »
- FAUX

« Lintégrisme » est un véritable fléau qui touche toutes les religions et confessions religieuses. C’est
une caractéristique humaine récurrente chez des personnes dont la foi ne repose que sur un intellect
bouillant de suffisance et d’orgueil, considérant alors pouvoir légitimement imposer a tout prix leurs
convictions au monde entier. Mais on retrouve les mémes caractéristiques chez des athées militants
(par exemple les communistes qui du temps de I'URSS et aujourd’hui encore en Chine ou en Corée du
Nord veulent imposer a tous I'athéisme sous peine d’exécution, de prison, de persécution ou au moins
de cruelles discriminations). Le protestantisme étant professé par toute une gamme d’étres humains,
comment pourrait-il faire exception ? Oui, il existe une minorité d’intégristes protestants (a la limite du
fanatisme parfois), mais ils sont issus de toutes les confessions tant historiques qu’évangéliques. Ils
sont aussi issus de tous les courants dapproche théologique, méme si la majorité sont des
« scripturalistes » qui ont fini par cultiver pour leur part un véritable « culte » a la littéralité sans
réflexion ni recul.

La visibilité de ces protestants qualifiés « d’intégristes » (surtout ceux, pas toujours
évangéliques d’ailleurs, qui possédent certains médias américains et de puissants
lobbies politiques aux Etats-Unis) ne devrait pas entrainer cette idée recue selon
laquelle « I'évangélisme » méme serait en soi une «forme intégriste du
protestantisme ». Le protestantisme évangélique abrite plusieurs courants d’approche théologique

- e (certes tous globalement « scripturalistes ») en matiére
™ notamment d’éthique, de moralité et/ou de science.
Cette gamme va du plus « fondamentaliste » des croyants
jusqu’au plus « moderniste ». Mais ne confondons pas
non plus nécessairement l'actuel « fondamentalisme » (le

éthique, morale et scientifique de la Bible), dont un
courant plutét « modéré » ne vit et ne démontre pour autant aucune forme d’intégrisme, avec a
proprement parler de « I'intégrisme/fanatisme » (volonté extrémiste et agressive d’imposer sa foi et
sa loi aux autres colte que co(te) ce qui ne correspond plus ou moins qu’au courant dit « ultra-
fondamentaliste » ou a la majorité des Eglises pseudo évangéliques « néo-charismatiques ». Nous
devrions garder a l'esprit que méme chez les plus grands « libéraux » de toutes les religions (y compris
protestante) et de toutes les philosophies politiques dites « honorables », il a existé et existe encore

170



des représentants ou des apologistes « extrémistes/intégristes/fanatiques » notoires. Or donc, mis-a-
part cette minorité d’intégristes (souvent « ultra-fondamentalistes »), la grande majorité des vrais
évangéliques (y compris lesdits « fondamentalistes modérés » et les « conservateurs ») se compose de
croyants bien équilibrés dans leur foi et dans leur pratique, ne faisant preuve d’aucun intégrisme dans
quelque domaine que ce soit, la foi en téte.

Rappelons que la mauvaise réputation des évangéliques aupres
de certains milieux médiatiques francais (dont un dailleurs
plutét publiqguement connu pour son caractére antichrétien
assumé) provient d’une incompréhension somme toute normale
face aux dérives sectaires « néo-charismatiques » (milieux
réputés soi-disant « évangéliques »), a savoir cette prétendue
« troisiéme vague charismatique » qui se manifeste au travers
d’'une multitude de micro-dénominations depuis les années
1970/1980, et qui a parfois influencé le comportement de certaines églises locales appartenant a des
confessions réellement évangéliques. Sur cette base sont nés et se sont répandus ces préjugés
désormais bien installés que tout « intégrisme » dans le protestantisme proviendrait nécessairement
de I'évangélisme, et méme que I'évangélisme représenterait a lui seul I'intégrisme du protestantisme.

On constate que le succes fulgurant du mouvement « néo-charismatique » pseudo évangélique dans
la premiére décennie du 218 siécle a fait sortir I'évangélisme de France d’un certain anonymat, mais
pour plonger de nombreuses églises locales et de nombreux croyants dans le cauchemar de la
condamnation publique et de la méfiance populaire. Il a fallu du temps et de I'information, notamment
par le biais de la FPF puis du CNEF, pour rétablir plus ou moins la situation et lutter contre les
amalgames malheureux et injustes, méme si des préjugés tenaces demeurent encore...

Or, entre les ultra-fondamentalistes (réellement évangéliques) et les enseignements obscurantistes
(couverts d’apparences modernes) des pseudo évangéliques néo-charismatiques, les médias, les films,
les séries, les documentaires et autres reportages ont présenté aux Frangais des « chrétiens
évangéliques » qui seraient tous des croyants crédules a une foi chrétienne vieillotte et poussiéreuse,
entretenant une aversion pour la science (alors réputée pour étre opposée d’office a la religion) et pour
la sexualité (dans le cadre d’'une morale castratrice médiévale), le tout avec une adhésion a de multiples
superstitions et supercheries religieuses (assimilées d’office a des P N
signes et miracles) et une tendance violente et intrusive a faire du
prosélytisme, le tout derriere une apparence de grande
modernité... Ce « portrait » étant évidemment présenté avec la
méme recette médiatique qui fait toujours de l'audimat : images
de caméras cachés, musique de fond inquiétante, questions
orientées pour avoir une réponse équivoque, etc.

ENVOYi
SPECIAI

Pour bien comprendre la situation de fagon imagée mais claire, c’est comme si tout « catholique
romain » serait a identifier a aux croyants catholiques traditionnalistes « gros bourgeois », « racistes »
et « xénophobes », ou que tout « musulman » serait a identifier aux croyants islamistes « terroristes »
et « meurtriers », voire que tout « communiste » serait a identifier a la version « meurtriére » et
« dictatoriale » de I'ex-URSS sous Staline... Ces images aideront certainement a comprendre ce que
ressentent de vrais protestants évangéliques dont la foi est équilibrée et épanouissante, qui vivent dans
la modernité sans compromis religieux pour autant, qui sont ouverts aux gens de tout bord et aux
progres du siecle moderne (ne les validant qu’avec attention et critique bien entendu), quand ces
personnes sont d’office et trés injustement percus et qualifiés, sur la base de reportages a sensation,
« d’intégristes », de « fanatiques », voire méme carrément de « sectaires », du simple fait d’étre des
« évangéliques » (ou encore « évangélistes »), et donc de porter le nom que ces médias ont associé a
cette « mouvance » sournoise et dangereuse présentée dans leurs reportages les plus suivis...

171



— « Les évangéliques n’ont pas de religion ! »
- FAUX

Cette étrange affirmation provient de personnes qui ont eu un jour affaire a des
pseudo évangéliques « néo-charismatiques» ou a de vrais protestants
évangéliques qui les ont un peu « singés », dans la bouche desquels ils ont
entendu régulierement des phrases du genre : « Je n‘ai pas de religion, j’ai la
foi » ; « Jésus n'est pas venu fonder une religion mais une relation entre Lui et les
hommes » ; « aucune religion ne sauve I'ame, seul Jésus peut la sauver » ; « le
christianisme n’est pas une religion mais une relation avec Jésus » ; « je ne vous
parle pas de religion mais de relation » ; etc.

Avec un peu de bon sens, on comprendra vite a quel point ces phrases sont maladroites et contribuent
a semer le trouble dans la réflexion de tant de personnes pas ou peu informées sur les approches
théologiques protestantes évangéliques. Car telles quelles, ces phrases sont erronées quoi qu’elles
s’enracinent dans une juste réflexion biblique a ne pas perdre de vue. Les évangéliques et pseudo
évangéliques qui les proclament régulierement, souvent d’ailleurs par mimétisme de leurs ministres du
culte, ne sous-pesent pas ou plus ces phrases apprises par coeur, comme si elles résultaient d’'une
évidence biblique. Ce faisant, avec le temps, ces sentences peuvent créer psychologiquement en ceux
et celles qui les emploient régulierement une attitude de défi contre le « fait religieux », empreinte de
suffisance, d’orgueil voire de colére ou de haine (face a la religion en générale mais aussi aux religieux
de tout bord), ce qui est bien sir contraire aux fondements de I’Evangile qui enseigne a aimer son
prochain comme soi-méme, et s’il en est a aimer méme ses ennemis.

Nous avons déja abordé dans cette publication que le terme « religion » est rattaché a deux racines
étymologiques latines différentes. Lune d’elle, « REGULA », fait allusion a la « régle » de vie que
s'imposent les fideles, c’est-a-dire aux pratiques traditionnelles, qu’elles soient optionnelles ou
obligatoires. L'autre, « RELIGERE », fait quant a elle allusion au fait d’étre « relié » a une ou plusieurs
divinités, ce qui met en avant la « relation » entre cette ou ces divinités et le fideéle. La premiére fait
donc allusion aux « ceuvres » qui constituent le coeur de la religion, alors que la seconde fait plut6t
allusion a la « foi » qui unit un fidéle a sa ou ses divinités. Dans la Bible, lorsque Dieu Se révele au
peuple d’Israél, Il suscite en chaque Israélite/Juif la foi en Lui et encourage le croyant a entrer « en
relation » avec Lui (RELIGERE). En méme temps, la vie de foi des Israélites/Juifs s’est toujours exprimée
au moyen de l'observance de rites, rituels, habitudes, usages et commandements. Ce sont les pratiques
traditionnelles (optionnelles ou obligatoires) qui constituent les ceuvres venant habiller cette foi et la
rendant visible et palpable (REGULA). On est alors en présence de la « religion israélite/juive » (ou
« judaisme »). Il est ainsi vrai que Jésus-Christ n’est jamais venu fonder une « nouvelle religion »
puisque le christianisme primitif se considérait comme la continuité légitime du judaisme pluriel du 1*
siecle au travers de I’établissement d’une « Nouvelle Alliance » a portée universelle. Les vicissitudes
historiques ont amené une distinction entre un judaisme officiel (désormais « pharisien » et
« rabbinique ») et le christianisme devenant ainsi de fait une religion a part entiére. Et le mot
« religion » se justifie pleinement car la foi chrétienne consiste en une « relation » personnelle établie
avec Dieu par Jésus-Christ (RELIGERE) qui s’exprime par des pratiques devenues traditionnelles
(optionnelles ou obligatoires) qui constituent les ceuvres habillant la foi chrétienne et la rendant visible
et palpable (REGULA).

Cependant, le Nouveau Testament met régulierement en garde le croyant contre une « religion » vaine
et sans valeur qui se constituerait de discours, de prétentions, de rites, de rituels, d’habitudes,
d’usages, de pratiques (REGULA), lesquels ne seraient qu’une coquille vide si le « pratiquant » n‘aurait
ainsi pas ou peu la foi et n’entretiendrait aucune « relation » personnelle avec Dieu par Jésus-Christ
(RELIGERE). La Bible, et a sa suite la foi protestante dans son ensemble, affirme le « Salut par la grace
seule » (SOLA GRATIA) « au moyen de la foi seule » (SOLAFIDE). Pour les protestants (surtout évangéliques),

172



si le « chrétien » n’a pas « la foi qui sauve » (RELIGERE), il est inutile qu’il s’illusionne ou qu’il cherche a
illusionner son entourage par des « ceuvres bonnes » ou des « pratiques religieuses » (REGULA) car elles
ne sont en rien méritoires et ne lui accorderaient pas de Salut par elles-mémes. Dans le méme temps,
la méme Bible fustige ceux qui prétendent « avoir la foi » (RELIGERE) mais ne la démontrerait pas par
des ceuvres concretes (REGULA), tant dans le domaine cultuel, doctrinal, éthique, que dans le domaine
des relations individuelles, entre chrétiens et avec le prochain quel gu’il soit.

Et ces ceuvres-la prendront forcément des couleurs différentes selon les cultures, les histoires, les
sensibilités, les influences, etc. Quoi que peuvent en dire certains, les évangéliques ont donc
naturellement chacun une « religion » (RELIGERE + REGULA), et méme sur plusieurs plans de lecture. Ils
partagent en commun avec les luthéro-calvinistes et autres protestants dits « historiques » une
« religion » protestante. lls partagent en commun entre eux une « religion » évangélique. Sur un plan
confessionnel, chacun partage avec d’autres une « religion » qui pourra étre qualifiée d’anabaptiste, de
baptiste, de méthodiste, de darbyste, d’adventiste, de pentecétiste, de charismatiques, etc. Car, gu’ils
I'admettent ou non, chacune des confessions et dénominations évangéliques a sa propre sensibilité
spirituelle devenue traditionnelle avec le temps qui s’exprime dans le culte, les lieux de culte, les
usages, les habitudes, les priorités et méme parfois les différents avis sur I'interprétation de doctrines
secondaires (REGULA), et le tout n’est que I’habit d’une foi qui se doit d’étre sincere et d'amener chacun
a entretenir une «relation » personnelle avec Dieu par Jésus-Christ (RELIGERE). Aussi, que des
évangéliques (ou assimilés comme tels) puissent dire a tout bout de champ au monde qu’ils n‘ont « pas
de religion » est un non-sens qui discrédite ceux et celles qui s’y emploient, plus qu’il ne les aide a
évangéliser efficacement. C’est jeter simplement dans la marre la pierre d’'une confusion
supplémentaire, en jetant le bébé avec I'eau du bain.

Dans une période sévere de « déchristianisation » des sociétés occidentales (commencée a partir de
1968) ou les « religions » traditionnelles ont été discréditées comme étant généralement exercées sur
une base hypocrite de pratiques religieuses (REGULA) sans honnéteté et sincérité de la foi (RELIGERE), ce
sont des ministres du culte « charismatiques » occidentaux (qui amorcaient la naissance de ce qui allait
devenir le « néo-charismatisme ») qui ont ainsi rejeté le terme « religion » comme étant rattaché
exclusivement a la racine étymologique « REGULA » et comme véhiculant la perception péjorative
décrite ci-dessus. lls ont voulu mettre en avant la racine etymologlque « RELIGERE » (comme gage
d’honnéteté et de sincérité de la foi) en la traduisant [7% ; 3
littéralement par « relation ». Avec les années 1980 et 1990,
ce devint le leitmotiv du néo-charismatisme (pseudo
évangélique) naissant, mais aussi d’un certain « évangélisme »
jeune (sincere mais influencé par lui), voulant se désolidariser
de ce qu’il percevait comme une « religiosité » poussiéreuse et
ritualiste a outrance (dite alors « religion »), laquelle ne
laisserait plus de place pour la « relation » personnelle avec
Dieu par Jésus-Christ.

En conclusion, bien entendu que les évangéliques ont une religion (a plusieurs étages de
perception), et ils désirent profondément que I’habillage de leur religion (rites, usages,
pratiques, etc.) ne soient pas ce qui est mis en lumiére premiérement comme s’il était
fondamental, au détriment de leur foi profonde et de la relation spirituelle qu’ils ont avec
leur Dieu, ce qui est pour eux réellement fondamental. De pseudos évangéliques en voie
de néo-charismatisme ont voulu I'exprimer en leur temps par des slogans de type
« punchlines » qu’ils voulaient « convaincants » mais qui étaient et sont toujours en réalité plutot
« maladroites » et « contre-productifs ». Dans le sillage de leur succés prosélyte et de leur influence
grandissante, certains vrais évangéliques leur ont emboité le pas en déclarant systématiquement ces
slogans maladroits, ou d’autres similaires, devenus si habituels qu’ils ne sont plus questionnés...

173



— « Les protestants ne s’investissent pas dans I'oecuménisme chrétien ! »
- FAUX

C’est entre autres ce que de nombreux responsables
catholiques romains prétendent régulierement. Mais
ce sont initialement les protestants historiques
(luthériens, anglicans puis réformés/presbytériens)
qui ont travaillé avec les orthodoxes et les catholiques
orientaux/uniates pendant toute la premiére moitié
du 20°me siécle (avec comme base une premiére
« conférence sur les missions » tenues & Edimbourg
O‘Jm¢ en 1910) pour fonder cohjointemen.t en
7 1948 le célébre « Conseil GEcuménique
des Eglises » (COE ou CCEE). On y notera
d’ailleurs « I'Eglise » (systéme ecclésial) qui brillait alors par son absence: I'Eglise
catholique et apostolique romaine. En effet, au nom de la définition de son « Catéchisme » qui ne
reconnait qu’elle comme unique Eglise institutionnelle authentique, I’Eglise catholique romaine quin’a
participé a aucune des réunions préparatoires et fondatrices, n’a jamais fait officiellement partie du
COE jusqu’a nos jours. Certes, trés tot, elle y a détaché des « observateurs non membres » (affiliés a
son « Secrétariat catholique romain a l'unité des chrétiens ») qui, aujourd’hui encore, ont le droit de
donner leur avis (officiel) a chaque discussion, débat et décision, mais sans représenter une « Eglise »
(systeme ecclésial) membre...

Ceci dit, il faut comprendre que la vision protestante de « l'cecuménisme chrétien » (ou selon
I'expression qui a leur préférence « le dialogue interconfessionnel chrétien ») n’est pas la fusion finale
des « Eglises » dénominationnelles dites « chrétiennes » en un seul, unique et vaste systéme ecclésial
dénominationnel. Il s’agit plutot de la recherche commune d’une « unité de coeur et de foi » au travers
du « dialogue » et de la « tempérance », afin que dans le vaste concert des dénominations dite
« chrétiennes », les membres réels de « 'Eglise de Jésus-Christ » (universelle et invisible) puissent se
trouver entre eux et travailler ensemble dans I'ceuvre du Christ, sans étre limités par des frontieres
dénominationnelles opaques.

Il est vrai que les protestants évangéliques se méfient parfois de
certaines démarches spirituelles et certains actes cecuméniques
« chrétiens » qui semblent bien préner le mélange aveugle
d’éléments rituels et théologiques incompatibles avec leur foi

. - fondée sur la Bible seule. Mais au final, mise a part
une minorité (constltuee generalement « d’ultra-fondamentalistes »), ils sont plut6t
tout aussi ouverts a I'eecuménisme « chrétien » que les protestants historiques, dans la
mesure uniguement ou s’engagent un « dialogue ouvert » et des « partages » autour du
« livre sacré/saint » censé étre commun a tous les chrétiens quels qu’ils soient : « la =
(Sainte) Bible ».

Or maintenant, on constate que depuis les années 1960 (au
détour du Concile catholique romain Vatican Il et de ses
résolutions cecuméniques), le dialogue interconfessionnel
« chrétien » a pris une tournure fusionnelle entre les
confessions dites « de tradition » (catholiques, orthodoxes,
mais aussi anglicane de la « Haute-Eglise »), ce qui met
d’office a I'écart les protestants (surtout évangéliques). Ceci
s’explique par une affinité entre ces Eglises « de tradition »
basée sur le principe partagé de «clergé » et méme de

174



« clergé apostolique » (c’est-a-dire I'idée que leurs évéques font partie d’'une lignée ininterrompue
d’ordinations qui remonterait en ligne droite aux douze apOtres de Jésus dont ils seraient les
successeurs légitimes). Cette nouvelle réalité « cecuménique » qui exclut d’office les Eglises « non
cléricales » naffecte pas la grande majorité des protestants (dont la foi comme la conscience se fonde
sur I'Ecriture seule), qui continuent simplement de participer a tout ce qu'’ils
considerent comme conforme a leur foi en matiere cecuménique (y compris
et surtout au moyen du COE). Cette situation d’exclusion chagrine quand
méme quelques milieux traditionalistes protestants historiques (surtout
luthériens) qui se rapprochent liturgiqguement du catholicisme romain du
16°m¢ siécle et aspirent pour leur part a un tel rapport fusionnel.

— « Le protestantisme a inventé et promu le capitalisme économique ! »
- FAUX

B

Ce préjugé vient de lapproche simpliste d'un livre de
I’économiste et sociologue Max WEBER (1864-1920) intitulé
« U'Ethique protestante et I'Esprit du capitalisme » (1904/1905).
En fait, WEBER essayait d’expliquer pourquoi des pays de
population a majorité protestante avaient été un terreau fertile
pour I'essor du capitalisme économique. || mettait en avant non
la foi elle-méme des protestants (comme si elle serait un moteur
de capitalisme) mais I'éthique de vie quotidienne qui découle de
leur foi (et serait alors un terrain fécond pour le capitalisme).

¥ i MAX WEBER

| DIEPROTESTANTISCHE
BTHIK

UIND DER GEIST

DES KARTALISMUS

En effet, les protestants considérent le Salut comme résultant de la « grace de Dieu » (« par la foi »
sincere du croyant) et non des bonnes ceuvres qu’ils pourraient accomplir dans I'espoir de I'acheter et
donc de le mériter. Les protestants sinceres sont alors naturellement décentrés d’eux-mémes (d’ceuvres
religieuses personnelles et autres dévotions cherchant a « gagner une place au Ciel ») et s’intéressent
davantage aux autres et a la société. lls cherchent essentiellement a impacter cette société pour
montrer les effets salutaires de leur foi, ce qui les pousse a travailler minutieusement et a désirer
produire le maximum de choses pour le maximum de monde. |l s’agit donc pour eux du désir chrétien
de « bénir » les autres en partageant par le maximum d’ceuvres la « bénédiction » qu’ils ont recue de
Dieu. Attention ! On ne parle pas ici uniquement que sur un plan financier, mais aussi et surtout sur un
plan spirituel (I’évangélisation) et social (I'exercice pour le bien commun des dons et capacités
naturelles : talents, expériences, facilités pratiques ou intellectuelles, etc.).

Or le capitalisme est le fruit d’'une réflexion économique datant
@O L de la Renaissance et ayant pris son essor au cours du 19%me
o st Ay (ary;zﬁigiiflggﬁ}é%c:ﬁnes, si|ecle. C.ette « phllosophle\» économique a ete. marie .pér des

économistes appartenant a toutes les confessions religieuses
occidentales existantes (catholique romaine, protestantes mais
aussi juive) et qui comptaient également parmi eux des
agnostiques et des athées notoires. Sans chercher pour autant
a promouvoir le capitalisme, I'éthique de vie quotidienne
protestante s’est mieux intégrée que les autres dans ce systeme
économique en essor. Ceci explique pourquoi les pays de
population historiquement a majorité protestante (Suisse,
Allemagne, Royaume-Uni, Etats-Unis, Pays-Bas, Danemark,
Suede, Norvege, etc.) ont vu le systeme économique capitaliste leur étre rapidement imposé avant qu’il
aille conquérir progressivement le reste de I'occident et s'imposer au monde (ce qui fut encore facilité
par I'existence d’ex-empires coloniaux européens qui ont progressivement gagné leur indépendance
surtout apres la seconde guerre mondiale).

175



En dehors de toute influence protestante, le systeme
capitaliste ne s’est vraiment épanoui que dans la premiére
moitié du 20°™ siécle (systéme idéal pour accompagner le
développement médical, technologique et commercial d’un
monde occidental en rapide mutation) puis a été plébiscité
par les nations pro-américaines pendant la « Guerre Froide »
contre le bloc socialiste/communiste mené par
I'U.R.S.S. (L'union soviétique). Ainsi, étre « capitaliste »,
c’était étre dans le camp qui luttait contre la dictature :
socialiste/communiste de type soviétique. La chute de 'U.R.S.S. en
. 1991 a marqué la victoire éclatante du capitalisme sur le
’ . =7 . socialisme/communisme (malgré la survivance de pays
' socialistes/communistes et de partis politiques dérivés mais
“is| modérés officiant dans de nombreux pays capitalistes). Les

Geean
Attantique

e vk générations protestantes, comme athées ou d’autres obédiences
edan Pacifigus indiet

g ‘ | religieuses et philosophiques, qui se sont succédées dans
Bt o o et Wl e e I'application du systeme capitaliste n’en connaissaient pas d'autres
[ tes auts 2 Unis [ tes auts i . . . . H
A6 s de Oue ROA- llrpede 55 et chacun le voit aujourd’hui plus ou moins comme allant de soi...

De nos jours, les pseudos évangéliques « néo-charismatiques » ainsi aussi que de vrais évangéliques
malheureusement influencés par leur théologie soutiennent actlvement « le capitalisme » parce qu’ils
considerent que la réussite économique est la
« bénédiction visible par excellence de Dieu » venant
récompenser leur fidélité dans la foi, laquelle a rejailli sur
leur esprit de travail et d’entreprise. Cette pensée
économico-religieuse a ravivé une ancienne tendance i , N
protestante américaine passée qu’on avait surnommé « la ‘
théologique de la prospérité ». Cependant, la grande
majorité des protestants ne fait que vivre dans un systéme économique établi dans laquelle elle est
née et qu’elle ne cherche pas prioritairement a réformer (un systéme qui semble aller de soi).
Contrairement aux néo-charismatiques et a leurs imitateurs, ils ne considérent pas pour autant la
« bénédiction divine » comme s’exprimant nécessairement au travers de la prospérité économique :
un pauvre ou quelqu’un qui connait un échec financier n’est pas nécessairement quelqu’un que Dieu
ne bénit pas et qui devrait chercher la source de sa misére dans un manque de fidélité a Dieu, de foi
en Dieu ou dans un mauvais esprit de travail et d’entreprise. Ces protestants, majoritaires, font
d‘ailleurs souvent remarquer aux tenants de « la théologie de la prospérité » que les personnes qui
enregistrent de grands succes économiques et qui vivent dans le luxe ne sont pas toutes protestantes,
ni « chrétiennes » en général, encore moins croyantes. Certaines ont méme bati leur fortune sur
I'immoralité, les mensonges et les coups bas, tout en écrasant les miséreux... Seraient-elles I'objet de
la « bénédiction divine » ? lIs le réfutent énergiquement.

La
Théologie

de la
prospérité

Il faut aussi noter que de nombreux protestants ne soutiennent pas le capitalisme dans son expression
mondialisée actuelle, et certains d’entre eux sont méme devenus des anticapitalistes militants qui
prennent conscience de la violence de ce systeme économique dont les abus provoquent inégalités
soaales égocentrisme et endormissement de I'esprit de compassion envers autrui. Ceux-la croient

‘ ’QM F7 déceler dans le capitalisme économique (autant d’ailleurs que dans le
souahsme/commumsme) la voie par laquelle, selon une prophétie du
Nouveau Testament, « I'amour du plus grand nombre (de chrétiens) se
refroidira » dans la période finale des temps. Toujours est-il que les
protestants mettent toujours en avant I'important de s‘occuper des pauvres
et de chercher la voie d’un systeme économique plus juste.

176



ANNEXE 1
LA SAINTE BIBLE

ET SES VERSIONS SEGOND
EN FRANCAIS

177



1. LA SAINTE BIBLE : SON CANON ET SA TRANSMISSION

L'Encyclopédie Mondiale du Livre déclare: « La Bible est le livre le plus lu de
I'Histoire [...]. Elle a été distribuée en plus d’exemplaires que n’importe quel
ouvrage. Par ailleurs, elle a été plus souvent traduite et en plus de langues que tout
autre texte. » Et il est vrai que la Bible demeure I'incontestée best-seller mondial, pouvant étre lue
intégralement ou partiellement en plus de 2 100 langues et dialectes. Aujourd’hui, 95 % de la
population mondiale peut lire au moins une partie de la Bible dans sa langue maternelle (chiffres
avancés par l'Alliance Biblique Universelle). Les différentes traductions (au sens propre) et éditions (par
extension) de la Sainte Bible sont appelées, selon le vocable officiel, des « versions ».

A. LE CANON DE LA BIBLE ET SES DIFFERENCES SELON LES CONFESSIONS

Il n’y a qu’une seule « Bible » pour 'ensemble des Eglises chrétiennes qu’elles soient de confessions
catholiques, orthodoxes ou protestantes (historiques et évangéliques). Il est vrai cependant qu’il existe
de petites différences de « canon » biblique recu par chacun de ces ensembles confessionnels
chrétiens, ne survenant uniguement que dans I’Ancien Testament. En théologie biblique, le « canon »
(d’'un mot grec signifiant « regle ») désigne la liste officielle des écrits que I'on considére comme ayant
été spécialement inspirés a leurs auteurs/rédacteurs/compilateurs par I'Esprit de Dieu, leur conférant
alors une autorité spirituelle en matiére de foi. Pour les croyants chrétiens, ces écrits sont donc plus
que « paroles d’homme » et deviennent de fait la « Parole (écrite) de Dieu ». Ainsi, le mot « Bible » (qui
vient d’un terme grec au pluriel employé au 1° siécle et signifiant « Les Livres/Les Ecritures ») est
devenu au 12®™¢ siécle dans nos langues modernes, via le latin, un terme singulier qui pourrait
équivaloir a « Le Livre/LEcriture » (sous-entendu par excellence). On souligne souvent cette excellence
divine en employant un adjectif relatif au sacré : « La (Sainte) Bible ».

Mais le pluriel qu’évoquait le terme grec originel souligne une réalité littéraire que nos éditions de la
Bible en un seul volume pourraient faire oublier au lecteur : la Bible n’est pas un livre mais un recueil
de plusieurs petits livres sélectionnés au milieu d’une littérature religieuse abondante, lesquels sont
reliés les uns aux autres pour que 'ensemble devienne un tout complet.

En théorie, ce qu’on appelle aujourd’hui « 'Ancien Testament » est censé
correspondre a ce que les Juifs appellent en hébreu le « Tanakh ». Ce terme est
en réalité un sigle correspondant aux lettres « T», « N » et « Kh », les initiaux
des noms des trois parties qui le composent dans la disposition originelle des
livres : « Torah » (« Instruction/Enseignement » mais le terme est traduit via le
grec « Nomos » par « Loi»), « Néviim » (« Prophetes ») et « Khétouvim »
(« Ecrits », au sens d’écrits supplémentaires ou « autres écrits »). Pour les Juifs
rabbiniques (la majorité des Juifs non chrétiens et de tradition talmudique
d’origine pharisienne) et qaraites (Juifs non chrétiens hors tradition
talmudique), c’est au « Tanakh » que se résume toute « la Bible », et on 'appelle
alors « la Bible hébraique » (allusion a sa principale langue originelle, I’hébreu, et a sa seconde langue
tres voisine, 'araméen) ou encore « la Bible juive » (sous-entendu « des Juifs »).

La liste des livres de la « Torah/Loi » (que les Juifs et certains
protestants appellent parfois « Livres de Moise » et que
nous appelons couramment « Livres de la Loi », ou encore
selon un terme grec « Pentateuque » c’est-a-dire « Livre en
cing étuis ») a été définitivement fixée au 4™ siécle av. J.-C.
(lors de la réforme du prophéte juif Esdras et du ministere
du prophete juif Néhémie) par les autorités que les Juifs

178



percevaient comme désignées par Dieu notamment a cet effet : les prétres (ou sacrificateurs) juifs qui
appartenaient a la tribu sacerdotale de Lévi. A cette premiére partie, les mémes autorités finirent par
ajouter au 28m¢ siécle av. J.-C. la liste d’une seconde qu’elles ont désignée comme « Les Prophétes ». Au
temps de Jésus-Christ, une troisieme partie d’écrits divers était encore soumise au débat du milieu
sacerdotal, méme si certains livres qui y prirent place ensuite avaient déja pleinement une autorité
officielle. C’est pourquoi, en préfiguration du terme actuel « Tanakh », les Juifs de I'époque de Jésus-
Christ désignaient entre autres les Saintes Ecritures par I'expression « la Loi et les Prophétes » (allusion
aux parties déja fixées), voire « la Loi, les Prophétes et les (autres) Ecrits » (ajoutant une allusion a la
partie en cours de discernement).

Or, au 2¢™¢ siecle av. J.-C., il existait de foisonnantes et
actives communautés juives dispersées hors du pays
d’Israél (la « Diaspora » ou « Dispersion »), dont I'une
qui avait une certaine renommeée dans le monde juif
quant a ses réflexions théologiques poussées
(cherchant a codifier le judaisme antique avec les
termes courants des philosophies grecques): la
communauté d’Alexandrie (en Egypte). Ses membres
. : avaient le grec pour langue maternelle et ne
comprenaient plus toujours I’"hébreu. Pour I'usage liturgique de cette communauté, mais aussi comme
référence légale pour les autorités égyptiennes sur la composante juive de sa population, une
traduction de la « Torah/Loi » fut faite en grec. Une légende mystique autour de cette ceuvre de
traduction lui valut le surnom de « version grecque des Septante » (c’est-a-dire des « Soixante-Dix »)
ou simplement « la Septante ». Dans la foulée, les autres livres de I’Ancien Testament furent également
traduits pour s’y adjoindre. Mais lorsque les traducteurs en vinrent a la troisieme partie, ils se
heurterent au probléme de I'identification des livres a y intégrer, car aucune décision d’autorité divine
n’avait encore été prise par les prétres (ou sacrificateurs) juifs pour en définir le « canon ». Aussi, ils
traduisirent tous les livres susceptibles d’étre un jour retenus afin de s’assurer de ne pas en avoir oublié
parmi ceux réellement canoniques. A ces livres-13, les Juifs alexandrins joignirent bientdt d’autres livres
qui furent rédigés directement en grec par des membres de leur communauté, souvent
« pseudépigraphes » (c’est-a-dire présentant le livre sous l'autorité d’un illustre auteur disparu).

Les premiers « chrétiens » (des Juifs puis de plus en plus de non-juifs) utilisaient couramment la
Septante pour lire les Saintes Ecritures (I’Ancien Testament) parce que le grec était alors la langue
littéraire, commerciale et religieuse internationale de la partie orientale de I'Empire romain (sous une
forme populaire dite « koine »). C’était un choix pratique qui permettait d’utiliser dans le cadre de
I’évangélisation une langue commune comprise d’a peu prés tout le monde. De fait, de nombreux
« pasteurs/bergers », aussi appelés selon les lieux et les organisations des Eglises primitives des
« anciens/presbytres » ou des « surveillants/épiscopes/évéques », utilisaient pour I'enseignement a
peu pres tous les ouvrages associés a la Septante. Ils se tenaient cependant a I'écart de tout jugement
définitif quant a la « canonicité » des livres qui furent ajoutés a la liste canonique déja assurée par
I'autorité sacerdotale. A cette version grecque de « ’Ancien Testament » se joignirent bientdt les écrits
« canoniques » originaux du Nouveau Testament qui nous parvinrent uniqguement en grec koine.

En I'an 70 de notre ére, les Romains détruisirent le Temple de Jérusalem qui ne fut plus jamais
reconstruit. Depuis lors, dans le cadre juif de 'Ancien Testament, les sacrifices ont été naturellement
suspendus et les prétres (ou sacrificateurs) n’avaient plus en pratique que peu de fonctions. Leur parti
religieux de référence, les « saducéens », disparut rapidement peu apres tandis que le parti des
« esséniens » tombait progressivement dans l'oubli. Le parti des « pharisiens» (et sa dérive
nationaliste « zélote ») prit le relais de l'autorité religieuse sur le peuple juif (hors de la Nouvelle
Alliance) et constitua une « assemblée académique rabbinique » sur les cendres de l'institution qui
avait encore autorité sur le peuple une décennie plus tot: « le Sanhédrin ». En I'an 101 (I'année

179



présumée du déces du dernier des douze apbtres), dans la ville juive de « Yavné » (surtout connue des
historiens sous son nom grec « Jamnia »), cette assemblée de sages rabbins se réunit pour entre autres
confirmer l'autorité spirituelle de certains livres bibliques, contestés par les uns et reconnus par les
autres, fixant de fait et définitivement le canon du « Tanakh ». Elle cl6tura et clarifia la liste des livres
de la troisiéme partie, celles des « (autres) Ecrits ». Il fut décidé d’exclure de cette liste tous les livres
qui furent directement rédigés en grec, ou encore toutes les traductions en grecs de livres hébraiques
dont l'original était perdu. Ainsi, les livres de la Septante qui n’étaient pas retenus devinrent « non
canoniques » pour les Juifs rabbiniques et plus tard les Juifs garaites. Le canon juif obtenu est souvent
désigné en théologie «la recension de Jamnia ». Il couvrait une collection de 22 livres qu’un
redécoupage postérieur fit d'abord monter au nombre de 24 livres, puis selon notre actuel découpage
officiel au nombre de 39 livres.

Les Eglises primitives se soumirent au départ a la décision de I'assemblée
académique rabbinique réunie a Yavné/lamnia car elle pressentait que seule
une autorité juive (officiellement dans la « chaire de Moise », selon une
expression méme de Jésus-Christ) était en mesure d’étre inspirée pour fixer
. E __1 les contours des écrits sacrés relatifs 3 « 'Ancienne Alliance ». Les livres « non
canoniques » n’étaient pas rejetés pour autant, demeurant livres d’étude théologique et d’information
historique. lls étaient toujours tenus en haute estime par les « Péres apostoliques » et les « Péres de
I'Eglise » (les théologiens reconnus des Eglises primitives puis de I'Eglise chrétienne instituée
officiellement dans I'Empire romain jusqu’au 6™ siécle).

C’est au fur et a mesure que s’installait la « théologie de la substitution » (théologie antijudaique qui
prétendait que « I'Eglise des non-Juifs » avait remplacé « Israél » aux yeux de Dieu) que les Eglises
primitives en voie de devenir catholiques/orthodoxes commencérent a douter des autorités juives en
la matiere, relangant le débat concernant les livres de la Septante qui n‘avaient pas été retenus dans le
canon jusqu’ici. Certains grands théologiens prétextaient que la langue de la Septante était celle du
Nouveau Testament, ce qui pour eux lui conférait par la-méme une autorité en soi, rappelant au
passage la légende mystique entourant la traduction méme de sa partie « Pentateuque » (Torah/Loi)
vue comme « miraculeuse ». Pour ces hommes, la traduction des Septante devait étre prise comme
tout aussi (voire plus) « canonique » que la version originale en hébreu et en araméen. Certains autres,
a l'instar de Jérome DI PAOLO de Stridon (traducteur de la Bible
en latin appelée « Vulgate »), étaient plutot partisans de ce qu’ils
appelaient « I’HEBRAICA VERITAS » (la vérité hébraique) et ne
reconnaissaient que la « recension de Yavné/Jamnia » comme
authentique et digne d’autorité (ce qui n’excluait pas la
traduction en latin de livres non canoniques placés en
appendice). Ce débat délicat fut ouvert... jusqu’au 16 siécle.

Le canon du Nouveau Testament, quant a lui, s'imposa de lui-méme dans un laps de temps relativement
court (au long du 28™¢ siécle), et finit par donner une liste unanime de 27 livres partagée par toutes les
confessions chrétiennes d’aujourd’hui sans la moindre variation. Il existe bien des livres « non
canoniques » du Nouveau Testament, datant du 1" au 8™ siécle de notre ére, ceux postérieurs au 2™
siecle se présentant comme l'ceuvre d’époque d’un des douze apdtres pourtant décédé (systeme
pseudépigraphe pour leur conférer une autorité) mais essayant d’introduire dans le Nouveau
Testament des récits légendaires et des enseignements philosophiques étrangers a la révélation
biblique, comme par exemple les idées de la « Gnose » (courant philosophique visant a paganiser le
christianisme de 'intérieur en cultivant un savoir de type gréco-romain a la limite de I'ésotérisme).

Lorsque la « Réforme » protestante débuta, le premier Réformateur Martin LUTHER (1483-1546), qui
traduisait la Bible en allemand, chercha a définir les limites du canon de I'’Ancien Testament en prenant

180



acte du débat toujours ouvert concernant les livres
supplémentaires de la Septante. Malgré la grande estime qu’il
accordait a certains de ces livres en grec (comme le premier livre
des Macchabées qu’il affectionnait particulierement), il se
rangea du c6té de Jérome de Stridon et des « Péres
apostoliques » (qui avaient connus au moins un des douze
apotres de leur vivant) et opta pour « I’HEBRAICA VERITAS » (la
vérité hébraique). Il ne reconnut donc comme « canonique »
que Ia « recension de Yavne/Jamnla » (donnant ainsi raison aux autorités juives en la matiere) mais il
sectionna et disposa les livres selon le découpage et I'ordre de la Septante, devenus traditionnels et
donc habituels dans les éditions latines de la Bible. Ce canon « juif » selon une disposition « grecque »
devint le canon protestant de I'’Ancien Testament contenant 39 livres. Sans donc compter les livres
« non canoniques » traduits pour la « culture pieuse » et placés en appendice de la traduction, la
« Bible de LUTHER » contenait en tout (Ancien et Nouveau Testament) 66 livres reconnus canoniques
par tous les protestants jusqu’a nos jours.

Le catholicisme romain réagit trés vite contre le protestantisme et se lanca dans une vaste entreprise
théologique visant principalement a étouffer la Réforme/Réformation naissante: la « Contre-
Réforme ». Le « Concile de Trente » (1545-1563) en fut emblématique car il décida « qu’en dehors de
I'Eglise (catholique romaine) point de Salut ». Plus tard, en 1870, le « Concile du Vatican » (ou
« Vatican | ») officialisa la pensée (déja enseignée officieusement depuis des siecles) que le pape est
« infaillible en matiere de foi » a la fois « ex-cathedra » (dans ses préches individuelles) et dans son
« magister » (en Concile cecuménique avec ses évéques). Par ailleurs, dans la volonté de contrer les
décisions spirituelles du protestantisme, la quatrieme session du Concile de Trente décida le 8 avril
1546 de mettre fin au débat catholique romain sur le canon de I'Ancien Testament et choisit quelques
livres supplémentaires de la Septante (dont deux versions altérées et augmentées de livres hébraiques
déja canoniques) qu’elle proclama « deutérocanoniques » (c’est-a-dire « canoniques en deuxieme
lieu » au sens de « reconnus canoniques dans un deuxiéme temps ») selon la proposition d’un prétre
dominicain d’origine juive nommé Sixte de Sienne. Les autres livres (n'ayant pas été retenus dans le
« canon » officiel et qui se présentent dans la méme optique religieuse que les écrits « canoniques »)
furent alors appelés des « apocryphes », d’'un terme grec signifiant « tenus cachés/secrets » parce
gu’ils sont, par leur nature non canonique, maintenus hors de 'usage liturgique catholique romain. Les
protestants utilisent généralement le méme terme pour désigner tous les livres non retenus dans la
« la recension de Yavné/lamnia » et dans le Nouveau Testament, y compris ceux que les catholiques
disent « deutérocanoniques ». Par contre, en théologie biblique protestante, le terme est réservé en
propre a ces livres prétendus « deutérocanoniques » uniquement, les autres étant désignés comme
« pseudépigraphes ».

Depuis ce jour, les éditions catholiques de la Bible (en latin dans la Vulgate et dans
diverses traductions) integrent lesdits « livres deutérocanoniques » en les plagant selon
'ordre de la Septante au milieu des autres livres dits « protocanoniques » (ou
« reconnus canoniques dans un premier temps »). Les éditions protestantes de la Bible
ont d’abord intégré en appendice, pour l'étude et la culture, des apocryphes/
pseudépigraphes de 'Ancien Testament bien repérables comme n’étant pas canoniques.
Puis, a 'exemple des éditions anglaises (pour des raisons pratiques d’économie dans I'impression), ces
livres disparurent des exemplaires au cours du 19%™ siécle. Les protestants continuent cependant de
considérer les apocryphes/pseudépigraphes de '’Ancien Testament figurant dans la Septante comme
« utiles » pour édifier la piété personnelle du croyant et aussi pour jeter un éclairage historique,
culturel et spirituel sur la période allant de la fin des récits de leur canon de I'Ancien Testament au
début des récits du Nouveau Testament (soit du milieu du 5™ siécle jusqu’a la fin du 1°" siécle av. J.- C.).
lIs peuvent y accéder aujourd’hui dans des éditions séparées et spécialisées, ou plus facilement encore
dans des éditions reproduisant des traductions cecuméniques de la Bible.

181



Ainsi, quand on parle de fagcon erronée de « Bible catholique », on fait en général allusion a des éditions
catholiques de la Bible (traduite et annotée par des biblistes catholiques romains avec I'autorisation
officielle du haut-clergé voire du pape) qui contiennent naturellement les livres dits en théologie
biblique catholigue romaine « deutérocanoniques » (appelés « apocryphes » dans la théologie biblique
protestante). En vis-a-vis, quand on parle de fagon erronée de « Bible protestante », on fait en général
allusion a des éditions protestantes de la Bible (traduite et parfois annotée par des biblistes
protestants) qui depuis le 19°™ siécle ne contiennent plus aucun apocryphe/pseudépigraphe en
appendice. Mais de part et dautre, il s’agit toujours d’éditions de la seule et unique « Bible »
chrétienne. La présence ou l'absence de ces quelques livres n’enléve rien au sens de I'écrasante
majorité des livres bibliques qui sont communs aux confessions chrétiennes de tout bord (ce qui inclut
I'intégralité du Nouveau Testament traitant de la Nouvelle Alliance en Jésus-Christ).

Par ailleurs, il existe en francais deux traductions cecuméniques de la Bible qui ont été réalisées ou
révisées par des comités mixtes catholiques/protestants (et orthodoxes pour I'une d’elles) dont les
éditions contiennent en appendice de I'’Ancien Testament (disposé selon I'ordre original juif ou I'ordre
traditionnel grec) les dits « livres deutérocanoniques », voire méme d’autres livres propres a la
Septante que les orthodoxes utilisent également dans leurs liturgies.

En effet, les orthodoxes (dont le schisme le plus significatif avec le catholicisme romain date de cinqg
siecles avant le Concile de Trente) n’ont jamais mis fin pour eux-mémes au débat concernant la
canonicité des livres supplémentaires de la Septante. Officiellement, seuls les livres de la « recension
de Yavné/Jamnia » sont définis avec certitude comme « canoniques » pour '’Ancien Testament (un sujet
d’accord s’il en est avec le monde protestant). Cependant, sans avoir pris de décision officielle, les
orthodoxes emploient traditionnellement des apocryphes/pseudépigraphes (d’une part les livres dits
« deutérocanoniques » des catholiques romains mais d’‘autres parts bien d’autres livres
supplémentaires de la Septante) dans le cadre de leurs diverses liturgies confessionnelles (en fonction
des Eglises et des pays). Ils les désignent globalement comme étant « anagignoskoménes », c’est-a-dire
« autorisés a la lecture (liturgique) ».

B. DES MANUSCRITS AUX TEXTES ORIGINAUX RECONSTITUES

1. La transmission de I’Ancien Testament

Le peuple juif révere le texte du « Tanakh » (Bible hébraique/
juive), et c’est pour lui un devoir et une responsabilité devant
Dieu que de le retransmettre fidelement. Dans l'antiquité,
alors que I'imprimerie ne révait pas d’étre un jour inventée,
il existait un corps de métier juif exclusivement réservé a la
conservation et a la reproduction manuelle des écrits
désormais reconnus « canoniques ». On en appelait les
agents des « soférim », ce qu’on traduit en francais par
« scribes » (soit « écrivains », terme générique utilisé ailleurs
pour désigner les corps de metlers liés a I"écriture). Quand un rouleau devenait vieux et devait étre
remplacé ou quand de nouveaux rouleaux étaient commandés par une nouvelle synagogue, ce sont les
scribes qui se chargeaient de la copie. Pour s’assurer d’un travail parfait, ils relisaient sept fois chaque
phrase avant de les reproduire. Le travail achevé était relu sept fois par sept scribes différents. Si une
erreur se glissait et était repérée, I'ensemble du rouleau était détruit et le scribe original n’avait plus
gu’a recommencer son travail a zéro.

Cependant, I'erreur humaine peut toujours survenir et, a I'époque de Jésus-Christ, il existait parfois des
« variantes », c’est-a-dire quelques passages des Saintes Ecritures (Ancien Testament) qui circulaient

182



sous forme de « version courte » et de « version longue ». Quant a
la compréhension du texte, il pouvait varier non par la présence de
formes différentes mais par une lecture différente des mémes
phrases. En effet, I'hébreu et I'araméen sont des langues
« consonantiques », ce qui veut dire que les lettres hébraiques ne
représentent que des consonnes. Quand un mot est lu, les lecteurs
reconnaissent son orthographe et identifient immédiatement sa
racine étymologique, pouvant alors le prononcer en lui redonnant
a l'oral les voyelles manquantes. En partant du principe que dans la
haute Antiquité il n’existait en hébreu ni ponctuation ni espace
entre les mots, une phrase pouvait de temps a autres étre comprise
de deux maniéres différentes selon qu’on en découpait les mots a
l'oral d’une fagon ou d’une autre, d’ol certaines rares mais
conséquentes interprétations différentes selon les partis religieux
juifs du 1*" siecle (sadducéens, pharisiens, esséniens) et d’ou parfois
quelques débats théologiques (encore actuels pour certains)
concernant tels ou tels passages.

AT B SE BISA TY) A)
SRR AR EN NS T Y
QLT ) -m;m.B 173
PN PSS TINS N SRS o ’t
{019 rmy'v TN SRy !
-a«w:—!‘:s =1y N1z ND 2R
phanz Bs NN 1RT AS YEn s
fine AN !:*"'{:'H mEN I w
) -'ﬂ:‘? AuRs N! ﬂbﬂ"‘:ﬂ Ni:?ﬂ-
¥y A3 ©UAD AT AN UN SN
nnan :: L} 5bt -] 7ﬂ Iﬂw’ 'mgﬂ "'IS"I B"‘U
ron =N YIMUAN M P 1"-:L
=) \;- INIT YA YIS "N: 1
T =z a7 AN ImeERE YV
Mo = NI PV B3R e
pmms s Aa B i B
AT YA AN A T
TN TN TR AN 1E ﬂ"W’:'
= TAIT =S FIR " 1 -w:; b g
—yus e DT Y ims ¥ 3T
AP N e e AmEN TN 1"7*

Au 2¢™¢ siécle, lorsque les Romains décidérent de forcer progressivement l'exil des Juifs hors du pays
d’Israél, rebaptisant Jérusalem du nom paien de « COLONIA AELIA CAPITOLINA » (en hommage au dieu
Jupiter) et le territoire méme du nom de « PALESTINA » (en hommage aux Philistins qui tentérent de se
I'approprier mille ans auparavant et qui étaient les ennemis jurés des Israélites), il devenait urgent pour
le peuple juif de fixer définitivement le texte original hébreu et araméen du « Tanakh » avant que ces
langues ne puissent éventuellement devenir des langues mortes. Les scribes procédérent donc a un
travail de sélection des « variantes » pour retrouver ce qu’ils considéraient étre l'original du texte
biblique et, une fois qu’ils 'obtinrent, préférérent détruire les autres formes pour éviter que les erreurs
passent a la postérité ou deviennent objet de discorde dans le peuple d’Israél désormais en exil.

se situaient a

IY

était brGlé pour en recommencer la copie a zéro. lls
possédaient également une sorte d’appareil critique qu’on
appelait la « Massore » (« Compte » avec l'idée de « transmission
traditionnelle » du travail d'étude des « Massorétes/
Compteurs ») et qui contenait des notes grammaticales, le
signalement d’anomalies d’expressions, l'inventaire de
« variantes », une concordance des phrases, le signalement de
doublets et I'inventaire de récurrences. Pour assurer une juste
compréhension de ce texte, ils procéderent a I'ajout d’espace
entre les mots (validant la tradition orale du découpage de mot
qui prévalait dans le parti des pharisiens) et les doterent d’un
systeme « vocaliques » de traits et de points qui indiquaient les
voyelles et les accents toniques. Les manuscrits fixés furent

Au 6°™ siécle, le travail de conservation et de transmission fut légué aux
successeurs des scribes : les « Massoretes » (« Compteurs »), des Juifs issus au
départ du mouvement dit des « Qaraites » (minorité de Juifs ne considérant
que le « Tanakh » comme « Saintes Ecritures » inspirées de Dieu, niant cette
qualification au Talmud et autres écrits rabbiniques dont ils ne se sentent pas
tenus de suivre les prescriptions). Ces savants juifs, dont les centres d’activités
Babylone, Jérusalem et Tibériade, procédérent a
phénoménal d’inventaire, non seulement en reprenant le protocole de travail
des scribes, mais en « comptant » chaque lettre de chaque livre : une lettre manquante et tout le livre

un travail

|

alors retransmis de génération en génération avec autant de
révérence jusqu’a nos jours.

183




Environ 6 000 manuscrits complets nous sont parvenus, le
plus ancien de qualité que nous possédons étant le « Codex
de Leningrad » (étiqueté B19a), datant de I'an 1008 ou

1009, fruit du travail des derniers « Massorétes » ceuvrant
a Tibériade sous la direction de la famille BEN ASHER, texte
. qui fut recopié par les rabbins des communautés juives
européennes avec quelques rares « variantes » fixées au
12¢me siécle et devenant pour elles [ i
la forme officielle du texte. Ce e
dernier fut imprimé en 1517 par I'éditeur suisse d’origine flamande Daniel [
BOMBERG ou VON BOMBERGHEN (1483-1549), un non-juif hébraisant qui
s'était spécialisé dans I'impression des ouvrages religieux juifs pour l'usage L
cultuel des communautés juives d’Europe. Le texte de BOMBERG fut par .
ailleurs étudié par le bibliste luthérien Rudolph KITTEL (1853-1929) qui en fit la base de son propre
travail de reconstitution édité en 1906 sous le titre de « Biblia Hebraica » (étiqueté « BHK » ou « BH1 »).
Par la suite, KITTEL s’associa a une équipe de collegues luthériens pour approfondir I'étude du texte
reconstitué et pour en améliorer le rendu : Albrecht ALT (1853-1929), Georg BEER
(1865-1946) et Paul KHALE (1875-1964). Cette collaboration aboutit a une
réédition de la « Biblia Hebraica » en 1912 (texte étiqueté « BH2 »). Le « Codex de
Leningrad/B19a » fut quant a lui retrouvé au Caire (Egypte) au bas Moyen-age puis
conservé et retransmis par les Juifs « ashkénazes » (alors exilés en Europe centrale
et de l'est). Dans les années 1920, il était conservé dans une synagogue de
Leningrad (URSS) quand il fut découvert par les biblistes modernes, d’ol le nom
qui lui resta depuis. KHALE jugeant que ce texte était supérieur en qualité a celui
de BOMBERG, il réajusta sur lui la « Biblia Hebraica » dans une réédition en 1937
(texte étiqueté « BH3 »).

Lorsque des manuscrits partiels ou quasi complets de livres hébraiques de I'Ancien
Testament (datant du 1°" siécle av. J.-C. au 3°™ de notre ére) furent découverts par un
bédouin arabe de Palestine en 1947 dans les grottes de Qumran (Israél), les fameux
« Manuscrits de la Mer Morte », les spécialistes se rendirent compte de la qualité
exceptionnelle du texte des « Massorétes » (et donc de
la « Biblia Hebraica/BH3 » de KITTEL) car les différences
| étaient infimes, sans incidence dans le sens, et concernaient
essentiellement l'orthographe de certains mots comme par exemple
des noms propres. Les « variantes » les plus importantes se trouvaient
dans le livre d’Esaie (ou lIsaie) et dans le livre d’Habacuc (ou
Habakuk/Habaquq).

Ces découvertes motiverent une réédition révisée de la « Biblia Hebraica ». La révision
fut confiée au bibliste luthérien Otto EIRFELDT ou EISSFELDT (1887-1973) qui rédigea  SEMREIEENCE
en appendice un fascicule rendant compte des réajustements sur les « Manuscrits de

la Mer Morte ». La quatrieme édition révisée du texte fut éditée en 1968 sous le titre
de « Biblia Hebraica Suttgartensia » (texte étiqueté « BHS » ou « BH4 »), réédité par
la suite en 1976, 1997 et 1998. Une cinquieme révision de la
« Biblia Hebraica » est en cours de réalisation depuis 2004, avec
e une large participation « cecuménique » impliquant des
i spécialistes protestants de toute confession, mais aussi catholiques romains et juifs
rabbiniques. Une partie de ce texte fut édité entre 2016 et 2025, et on prévoit une
édition intégrale pour 2032 intitulée « Biblia Hebraica Quinta » (texte qui sera
étiqueté « BHQ » ou « BH5 »).

184



Le texte du « Tanakh » fixé par les « Massoretes » et dont
rendent compte les éditions successives de la « Biblia Hebraica »
(on parle de texte « massorétique ») est celui qui est aujourd’hui
considéré tant par les Juifs que par les biblistes spécialisés de
toutes les confessions chrétiennes comme le texte original
hébraique de I’Ancien Testament, généralement utilisé par les
protestants (mais aussi par les catholiques depuis le Concile B,
Vatican Il) comme la base de traduction de I’Ancien Testament de L—-—“’
nos versions de la Bible en langues modernes. Pour autant, les

biblistes tiennent compte des traductions anciennes que sont la « Septante » (premiére version
grecque), les « Targums » (versions entierement en araméen), les « VETUS LATINA » (les premiéres
versions latines), voire la « Vulgate » (version latine de Jérome de Stridon devenue officielle dans le
catholicisme romain). Ces traductions antiques rendent parfois compte dans certains passages d’un
texte de base hébraique légérement différent du texte massorétique, mais aussi par endroits d’un
découpage de mots également différent et donc d’'une compréhension théologique différente de celle
des « Massoretes » (qui suivait le découpage des pharisiens). Aussi, quand le texte massorétique offre
un verset dont le sens n’est pas tres clair ou cohérent, les traducteurs
modernes s’aident des traductions anciennes en privilégiant le verset
rendu dans l'une de ces antiques versions. Ceci est généralement
signalé dans les notes de bas de page des éditions annotées de la Bible,
lesquelles donnent aussi parfois pour information les « variantes » que
ces vieilles traductions ont suivies et qui different de celles
sélectionnées par les « Massorétes » en leur temps.

BIBIp Sacra

VULGar,

2. La transmission du Nouveau Testament

Les Eglises primitives se dotérent trés vite de leurs propres « scribes » pour
~retransmettre les textes du Nouveau Testament écrits en grec koine. Le grec,
NI et ‘. contrairement & I'hébreu et a I'araméen, posséde des voyelles dans son
g alphabet. Et méme si le texte ne contenait pas non plus d’espaces, les
redécoupages n’offrent que d’infimes possibilités de sens différent. Mais le
travail certes consciencieux des scribes chrétiens n’étaient pas aussi
scrupuleux que celui des scribes juifs et des Massorétes. lls pouvaient faire
beaucoup plus d’erreurs de transmission (mais pas tous la méme au méme
endroit d’'ou la possibilité de correction par comparaison). A partir du 5™
siecle, ce sont essentiellement des moines catholiques/orthodoxes qui
devinrent les scribes « chrétiens » transmetteurs. Dés lors,
des notes qu’ils devaient avoir écrites en marge ou en
annexe du texte (pour information théologique ou pour
rendre compte d'un doublet synoptique voire d’un
passage traditionnel postérieur) sont sans doute passées
pour un certain nombre dans le texte lui-méme lorsque le
moine suivant faisait une nouvelle copie, ce qui explique
I'existence de nombreuses variantes et de phrases
supplémentaires apparues dans les livres du Nouveau
Testament.

Sachons qu’il nous est parvenu a travers les siécles plus de 5 000 manuscrits du Nouveau Testament
(dont environ 4 000 complets). Lorsque les protestants procéderent a leurs premiéres traductions des
textes originaux de la Bible en langues modernes, ils avaient été obligés de se confronter a la diversité
de ces sources. Elles avaient d’ailleurs été compilées par I’humaniste catholique hollandais DESIDERIVS

185



ERASMVS, dit « Erasme [de Rotterdam] » (1469-1536), dans une édition de 1516. Devenu
d’usage dans le catholicisme romain, le texte reproduit par Erasme (troisiéme édition
hollandaise révisée de 1633) fut surnommé « TEXTVS RECEPTVS » ou « Texte recgu »,
prétendant ainsi étre « le texte original » du Nouveau Testament « recu » des générations
passées, alors qu’il reproduisait la combinaison de deux compilations manuscrites
byzantines datant des 13°™ et 15°™ siécles et conservées /
a Bale (Suisse), ainsi que, pour certains passages, une traduction
littérale en grec a partir du texte latin de Jérome de Stridon (la
« Vulgate »). Faute de mieux, les traducteurs protestants durent utiliser
ce « Texte recu » (ou « texte byzantin/majoritaire ») comme base de
traduction, se référant en cas d’impasse philologique au texte
consensuel de la « Vulgate ».

Mais a partir du 19°™ siécle, des théologiens protestants se penchérent
scientifiquement sur les manuscrits (par la création de départements consacrés a la
recherche dans les Facultés et Instituts de théologie protestants) et procéderent a de
trés longs recoupements méthodiques pour retrouver progressivement ce qui est
considéré aujourd’hui par la majorité (y compris des
catholiques et des orthodoxes) comme le texte original en
grec du Nouveau Testament. Certains biblistes ont fini par
privilégier quelques manuscrits plus anciens du Nouveau
Testament, auxquels ils avaient eu accés plus ou moins
récemment (dont les plus anciens retrouvés furent le « CODEX
SINAITICVS » et le « CODEX VATICANVS »), et dont 'authenticité a
été d'office aprement discutée par les promoteurs
= | chevronnés du « Texte regu ». Parmi ceux qui optérent pour
Ie texte de ces manuscrlts plus anciens, dit « Texte alexandrin/minoritaire », se trouve
le bibliste luthérien allemand Lobegott Friedrich Constantin VON TISCHENDORF (1815-
1874) dans I'édition duquel figurait un appareil critique n’ayant jamais fait 'unanimité
des protestants, ainsi que les évéques et biblistes anglicans britanniques Brook Foss
WESCOTT (1825-1901) et Fenton John Anthony HORT (1828-1892).

On peut tout de suite se demander pourquoi ces célébres biblistes protestants et bien d’autres apres
eux ont délaissé le « Texte recu » traditionnel qui était la source unanime des traductions protestantes
jusqu’alors et dont la composition était, dans I'état, « recue » comme « texte original » par les fideles
protestants de toutes dénominations. Eh bien, les nombreux manuscrits (soit 80 %) ayant mené a la
compilation d’Erasme (« Texte recu/majoritaire ») dataient du 10°™ au 13°™ siécle, et les témoignages
de sources historiques extérieures pouvant attester de formes au moins originelles de ce texte ne
remontent pas plus loin que la fin du 4°™ siécle lors de I'établissement officiel de « I'Eglise chrétienne
(catholique/orthodoxe) » dans I'Empire romain. Or, les quelques manuscrits (soit 20%) constituant le
« Texte alexandrin/minoritaire » dataient quant a eux du 4™ au 10°™ siécle (avec quelques fragments
remontant au 2™ siécle), tandis que les témoignages de sources historiques
extérieures pouvant attester de ce texte datent facilement du début du 2°me
siécle, soit peu de temps aprés la fin de la période apostolique des Eglises
primitives. Une version amplifiée de ce texte se retrouve méme dans le
« CODEX EPHRAEMI RESCRIPTVS » (5™ siécle). En paralléle, le grec koiné qu’on
@s® peut lire dans le « Texte minoritaire » correspond pleinement au grec
commun et populalre en usage dans la partie orientale de I'Empire romain au 1" siecle, mais celui qui
est lu dans le « Texte majoritaire » s’en éloigne un peu en prenant des formes plus classiques (et donc
nobles) voire élaborées, notamment par I'ajout explicite de pronoms possessifs et de titres divins et
messianiques. Aussi il fut considéré que le « Texte minoritaire », plus ancien en date, plus proche des
écrits autographes originels et dont la forme linguistique correspond pleinement a celui des premiers

186



chrétiens, reproduisait sans aucun doute beaucoup mieux le « texte original » du Nouveau Testament
que ne le faisait le « Texte recu/majoritaire ». Ce dernier démontrait en comparaison un long travail de
reprise linguistique et d’ajouts (nhotamment de mots ou de phrases sans doute écrits en marge par les
moines-scribes successifs) qui s’accéléra et fut prolifique aprés le 108 siécle. D’ailleurs, si le « Texte
minoritaire » a cessé d’étre attesté par des sources extérieures occidentales & partir du 4°™ siécle, on
peut trés bien rapprocher cela de la division de I'Empire romain en I'an 395 (I'Empire d’occident
abandonnant le grec comme langue internationale au profit du seul latin) et de la chute de cet Empire
(d’occident) en I'an 476 (avec la création de royaumes européens dits d’abord « barbares » aux langues
désormais romanes et germaniques). Quoi qu’il en soit, les différences entre les deux textes,
« minoritaire » et « majoritaire », ne sont pas significatives sur le plan de la foi et ne modifient en rien
I'essence de I'enseignement théologique et spirituel du Nouveau Testament.

Il est cependant vrai que certains ajouts dans le « Texte majoritaire » (parfois des passages entiers) ou
certaines reformulations ont été, sur de nombreux siecles, exploités dans I'enseignement religieux (tant
catholique gu’orthodoxe ou protestant). Ils sont devenus importants voire emblématiques pour de
nombreux croyants (dont des théologiens et des ministres du culte), s’inscrivant profondément dans
la tradition culturelle religieuse. Quelques-uns pouvaient méme confirmer littéralement certaines
interprétations des Ecritures parmi les plus chéries de la tradition chrétienne du Moyen-age et de la
Renaissance. Or, TISCHENDORF, WESCOTT, HORT et les biblistes qui sont allés dans leur sens ont préféré
aux attachements culturels privilégier ’honnéteté historique et intellectuelle quant a leurs études et
découvertes, et ce afin de rendre décemment et respectueusement compte du texte le plus
authentique du Nouveau Testament.

Les défenseurs des ajouts et reformulations du « Texte recu », en majorité des
fondamentalistes américains désirant défendre la traduction de la Bible la plus
traditionnellement admise en anglais, la « King James Version » (ou « Bible du Roi
Jacques » éditée initialement en 1611 et réalisée c6té Nouveau Testament sur le seul
« Texte majoritaire »), n‘ont alors pas hésité a attaquer la réputation morale et
religieuse de ces biblistes en mettant en avant leur « libéralisme », pour décrédibiliser
- B |eurs travaux, langant ainsi une véritable théorie du complot selon laquelle les biblistes
concernés seraient des agents du diable visant a discréditer le « Texte majoritaire » (vu comme
authentique) et a le remplacer par un texte dénaturé dont les dites « modifications » et « retraits »
seraient de pures inventions personnelles. Il est vrai que certains étaient des libéraux comme
TISCHENDORF, avec une approche religieuse tres cartésienne. WESCOTT et HORT étaient quant a eux
des ministres du culte anglicans (un évéque et un prétre/pasteur) de la « Haute-Eglise » et
sympathisants du « mouvement d’Oxford » (catholicisant) qui commencait a s’y répandre. Beaucoup
n’étaient pas de grands croyants et pratiquants, quoique passionnés par la Bible et la théologie, et ils
avaient pour certains des choix de vie pas toujours en accord avec l'orthodoxie de la foi biblique.
Cependant, ils étaient dans le domaine des manuscrits et de leur recomposition des scientifiques avant
tout qui ont, au nom de I'honnéteté, chercher a restituer le texte original du Nouveau Testament. lls
ont toujours rendu leurs travaux avec les justifications nécessaires pour chaque choix. Beaucoup des
biblistes qui ont hérité de ces ceuvres, parmi lesquels des fondamentalistes trés croyants, pratiquants
et littéraux, les ont validés sur la base de leurs justifications scientifiques.

Parmi les travaux les plus complets et les plus satisfaisants sur le « Texte
minoritaire » se trouve donc l'ceuvre de recomposition de WESCOTT et HORT

(étiqueté WH), édité en 1881. Il est d’une valeur égale & d’autres travaux analogues pEe
(comme celui de TISCHENDORF) et na pas été plus déterminant que les autres. Il est New Testament
pourtant plus conspué que les autres par les détracteurs du « Texte minoritaire »
comme s’il était seul « responsable » du changement de source des traductions
modernes. Ceci est di a la nationalité britannique des éminents biblistes qui I'ont
édité, les placant en premiere ligne dans le monde anglophone et faisant donc aussi
d’eux la cible privilégiée des attaques personnelles de la majorité de ces détracteurs.

With Morphology

187



Deux éditions de référence du texte original du Nouveau Testament suivant le « Texte
minoritaire » finirent par émerger. D’une part, nous trouvons « I'édition de Stuttgart »
appelée « NOVVM TESTAMENTVM GRAECE (CUM APPARATV CRITICO) » reconstitué et édité par le
bibliste luthérien Dr Eberhard NESTLE (1851-1913) et révisée par le bibliste luthérien
Kurt ALAND (1915-1974) pour la 25°™ édition de 1962. D’autre part, « I'édition de
Londres » appelée « Kainé Diathéké » ou « Greek New Testament »
(GNT) paru en 1966 et éditée par « I'Alliance Biblique Universelle » (réédité pour la
troisieme fois en 1983), dont le texte fut reconstitué avec la coopération de I'Institut
allemand pour la Recherche Textuel du Nouveau Testament (Miinster, Westphalie),
outre par ALAND lui-méme, par les biblistes suivant : le presbytérien Matthew BLACK
(1908-1994), le catholique romain Carlo Maria MARTINI (1927-2012), le presbytérien
Bruce Manning METZGER (1914-2007) et le baptiste Allen Paul WIKGREN (1906-
1998) en suivant le « Texte minoritaire ».

Ces deux éditions de référence servent généralement de base de traduction pour
nos actuelles versions du Nouveau Testament en langues modernes (y compris et
surtout les versions protestantes). Les éditions d’études de la Bible signalent
toujours (en notes de bas de page ou insérés dans le texte souvent entre crochets)
certains mots, versets ou passages du « Texte regu » ou « majoritaire » (devenus
importants ou emblématiques dans la culture religieuse chrétienne) que les
meilleurs manuscrits sélectionnés par ces deux éditions ne reprennent pas (présumant alors une
annotation de moine-scribe qui fut ensuite insérée dans le texte), mais aussi les « variantes » les plus
intéressantes a connaitre et qui ont été laissées de coté par ces deux mémes éditions. Les éditions en
langues modernes de la Bible dites « simples » (d’usage quotidien, souvent en format de poche) peuvent
reprendre ces ajouts, soit tels quels soit entre parentheses ou crochets, ou encore les omettre selon le
choix de I'éditeur. Quoi qu’il en soit, il est important de toujours se rappeler qu’ajouts et variantes ne
modifient en rien le sens général et fondamental de I'enseignement du Nouveau Testament.

2. LES VERSIONS FRANCAISES DE LA SAINTE BIBLE

La premiére version francaise (en dialecte francilien devenu francais
moderne) de la Bible fut réalisée et publiée par le théologien humaniste
catholique Jacques LEFEVRE D’ETAPLE (1450-1537) entre 1523 et 1534.
C’était une traduction de la « Vulgate » (version latine officielle catholique)
fortement « glosée », c'est-a-dire annotée de facon exégétique et

i WY herméneutique (apportant l'interprétation catholique traditionnelle et
officielle dont le fidele ne devait jamais s’écarter sous peine d'étre taxé d’hérétique avec toutes les
conséquences légales). Elle intégrait cependant quelques notes d’inspiration luthériennes qui la firent
par la suite mettre a I'index par les autorités catholiques. Si cette traduction est certes contestable (du
point de vue protestant comme du point de vue catholique), elle eut au moins le mérite de signer le
point de départ des traductions de la Sainte Bible dans la langue proprement frangaise.

Mais les protestants réformés francophones (dont les
« huguenots » en France) finirent par ne plus vouloir baser
leur étude biblique sur une traduction catholique glosée
selon I'exégése des « papistes » (surnom qu’ils donnaient aux
catholiques romains qui réverent leur « pape »). Aussi, en
1535 parut la premiére version francaise protestante de la
Bible réalisée par un parent du Réformateur Jean CALVIN
(1509-1564) nommé Louys ROBERT et surnommé « Pierre-
Olivetan » (1506-1538) : la « Bible de Neuchatel » (selon le

188



nom de la ville suisse ou elle fut premierement éditée). Cette derniére, qui prenait pour base le travail
de traduction de LEFEVRE D’ETAPLE, n’eut pas de grand succés (sinon un succés commercial immédiat
et limité) mais eut le mérite d’étre la premiére tentative protestante dans le domaine. Les Suisses
francophones la feront réviser en 1546 et en 1551 par CALVIN lui-méme, puis encore en 1588 par le
successeur de CALVIN a la continuité réformatrice nommé Théodore DE BEZE (1519-1605).

Plus tard, les versions protestantes francaises de la Bible (travaillées d’abord a
partir de la Vulgate, de la Septante et du « Texte Regu/majoritaire » puis ensuite a
partir des textes originaux les mieux établis « massorétiques » et « alexandrin/
minoritaire ») connurent un meilleur succés : la « Bible a I'Epée » (1540), la « Bible
de Robert ESTIENNE » (1553), la « Bible de CASTELLION » (1555), la « Bible de
Genéve » (entre 1606 et 1635, révisée en 1644), la « Bible monumentale de
Genéve DES MAREST » (1669), la « Bible de David MARTIN » (1707), la « Bible de
Charles DE CENE, dite d’Amsterdam » (1741), la « Bible de Jean Frédéric
OSTERVALD » (1744), la « Bible de Lausanne » (1872), la « Bible de Louis SEGOND,
dite d’Oxford » (entre 1874 et 1880, plusieurs fois révisée entre 1888 et 2007), la
« Version francaise de John-Nelson DARBY » (1885, révisée en 1996 et en 2011), la
« Bible Version Synodale » (1910), la « Bible du Centenaire » (1949), la « Bible du
Semeur » (1993, révisée en 2000), la « Bible en Francais Courant » (entre 1971 et
1982, révisée en 1992, 1997 et 2019) et la « Bible Paroles Vivantes — Traduction en
frangais fondamental » (1995).

Dés la fin du 19%™ siécle, loin aprés la tentative de tr:':\duction de ladite « Bible de |
SACY » (1668) réalisée sans autorisation officielle, I'Eglise catholique romaine de ‘ o
France a bien entendu cherché a rattraper son retard sur le service biblique . .
proposé par les protestants francophones et fit éditer entre 1894 et 1904 la « Bible i ez |
du Chanoine CRAMPON ». A la suite de cette nouvelle initiative arrivérent « La . .'
Sainte Bible selon la Vulgate » (version traditionnaliste réalisée en 1902 sur la base |
de la Vulgate par I'Abbé Jean-Baptiste GLAIRE, révisée en 2002), la « Bible de §1simie
LIENART » (1950), la « Bible de MAREDSOUS (1952) », I'adaptation frangaise de la | @
version « Bible de Jérusalem » (1966, révisée en 1973 et en 2000), la « Bible

d’Alexandrie » (une traduction du Pentateuque par Marguerite HARL en 1986 sur
la base de la Septante) et la « Version liturgique officielle » (2010).

A partir de la fin des années 1960, encouragée par les résolutions cecuméniques
du Concile Vatican Il, la maison d’édition catholique « Le Cerf » se rapprocha de la
maison d’édition protestante « Société Biblique Francaise » pour tenter de réaliser
et fournir des traductions interconfessionnelles cathollques/protestantes de la
Bible. Ceci amena en premier lieu (avec la participation de
traducteurs orthodoxes) la « Traduction CEcuménique de La Bible » dite « TOB »
(entre 1972 et 1975, révisée en 1988, en 2004 et en 2010), puis a I'édition d’'une
révision interconfessionnelle de la version protestante dite « Bible en Francais
Courant » (en 1992, 1997 et 2019).

Il existe aussi deux versions juives non-chrétienne de I'Ancien
Testament en frangais commandées par le « Conseil Israélite de
France » : « La Bible Hébraique — Traduction par Samuel CAHEN »
(entre 1831 et 1851) et « La Bible du Rabbinat — Traduction par
Zadok KAHN » (entre 1897 et 1905, fortement inspiré du travail
protestant de Louis SEGOND). Et, en paralléle, une version juive
messianique (donc chrétienne évangélique), existe aussi, intégrant Ancien et Nouveau Testament : « La
Bible Juive compléte », une version francgaise de la traduction anglaise de David Harlod STERN (2017).

189



Enfin, on compte également trois versions de la Bible hors confessions
religieuses : « La Bible de la Pléiade » (entre 1956 et 1971), « L'Univers de la
Bible — Traduction par André CHOURAQUI » (entre 1982 et 1985) et « La Bible
des Communautés chrétiennes » (1994).

Hors compte, notons quand méme I'existence d’une version francgaise de la Bible propre a la « Société
des Temoms de Jéhovah » (mouvement a dérives sectaires antitrinitaire et apocalyptique fondé au

. 19%™ sigcle par un gourou américain influencé par la Franc-Magonnerie et une
branche dissidente de I'adventisme naissant) dénommée « Les Saintes Ecritures —
Traduction du Monde Nouveau » (réalisée en 1974 sur la base de son équivalent en
e anglais américain paru pour la premiéere fois en 1950, réalisé par une équipe de
traducteurs non dipldmés dans le domaine, et révisée en 1984, 1987, 1995 et 2013), laquelle a été des
sa parution trés controversée par tous les biblistes agréés du monde a cause de ses larges modifications
intentionnelles de passages choisis cherchant clairement la justification malhonnéte des doctrines
particuliéres de la secte.

3. LOUIS SEGOND ET SES VERSIONS FRANCAISES DE LA BIBLE

A. LOUIS SEGOND ET LA « BIBLE D’OXFORD »

1. Le pasteur Louis Segond, docteur en théologie protestante

Né a Plainpalais (en Suisse), Jacques Jean-Louis SEGOND (1810-1885), édité sous le nom
raccourci de « Louis SEGOND », était le fils d’'un ancien militaire francais devenu
cordonnier et d’'une mere au foyer suisse. Son pere était un catholique romain peu
pratiquant. Sa mére quant a elle, de confession protestante réformée, était tres
croyante et investie dans son église locale. Cette derniére se chargea personnellement
de I'’éducation religieuse de ses deux fils qui furent baptisés au temple réformé de
Plainpalais. Aprés de brillantes études de littérature et de théologie au College de Geneve, SEGOND
intégra en 1826 'Académie de Genéve ou il entreprit des études de sciences naturelles et de médecine.
Ce qu'’il apprit I'impressionna énormément et renforca sa foi en Dieu, le Créateur de 'univers.

y o \ En 1830, il vint s’installer en France ou il intégra la

Faculté de Théologie Protestante de Strasbourg, en

o «.a*‘"':\;\\\-\ 3 Alsace. Il obtint |a en 1834 son dipldme de bachelier

,f« ¥ en théologie, puis sa Licence en 1835 a Bonn
% i e (Allemagne), terminant ses études a Eisenbach

& ; ~_ (Allemagne) en 1836 par I'obtention de son Doctorat

A 2ol ~ (reconnu et réédité par le Ministére de I'Instruction

?-'c, . 5 ~ Publique royal de France) a l'occasion duquel il

ji}, présenta sa thése intitulée: « De la nature de

"’3»3_' . / I'inspiration chez les auteurs et dans les écrits du

LN o v Nouveau Testament ». Aprés quoi, il revint s’installer

a Geneve ou il fut ordonné pasteur et nommé en charge de I'église locale protestante réformée du
quartier de Chéne-Bougeries. Dés lors, il profita de ses temps libres pour perfectionner sa connaissance
de I'hébreu biblique, de I'araméen et du grec koine, mais aussi pour écrire quelques ouvrages
théologiques qui définirent sa foi personnelle comme étant certes « protestante réformée » mais
suivant un courant d’approche théologique qualifié de « (scripturaliste) modéré » (courant parfois vu
comme « libéral » par les « ultra-fondamentaliste », mais pourtant trés révérencieux vis-a-vis des
Ecritures saintes et ouvert a I'appréhension miraculeuse de I'action de Dieu dans le monde).

190



2. Le travail de traduction de Louis Segond : La « Bible d’Oxford »

En 1864, la « Compagnie des Pasteurs de Genéve » (c’est-a-dire « I'Eglise réformée suisse du canton de
Genéve ») projeta la réalisation d’une toute nouvelle traduction de I'Ancien Testament en francais qui,
a I'image de la version anglaise de 1611 utilisée dans les Eglises anglicanes (dite au Royaume-Uni
« Authorised Version » ou « Version Autorisée », et aux Etats-Unis la « King James Version » ou « Bible
du Roi Jacques »), serait a la fois fidele au texte original (ici clairement massorétique) mais exprimé
dans un frangais contemporain, le plus élégant possible. En apprenant cela, SEGOND quitta son poste
a Chéne-Bougeries afin de se mettre a leur disposition. Signant une convention avec les autorités de
cette Eglise genevoise (a laquelle il était rattaché), il fut mandaté en février 1865 pour livrer une
traduction de qualité de 'Ancien Testament dans les six ans a venir. Travaillant sur le texte massorétique
en circulation dans les communautés juives européennes, a savoir la « Bible rabbinique » édité en 1517
par Daniel BOMBERG (révisé par Jacob BEN CHAYYIM dans une seconde édition en 1525), il respecta le
contrat et remit son texte en 1870. Deux ans auparavant, une nouvelle version francaise du Nouveau
Testament (travaillé & partir du « Texte recu/majoritaire ») était éditée aux Editions Cherbuliez, réalisée
par le pasteur réformé genevois Marc Jean-Hugues OLTRAMARE (1813-1891), professeur d’exégése
néotestamentaire a la Faculté protestante de Genéeve, mandaté lui aussi par la méme « Compagnie des
Pasteurs de Geneve ».

Ign 1874, apres relecture et vote de probation, 'ouvrage de SEGOND pardt aux SAINTE BIBLE
Editions Cherbuliez sous le titre : « Ancien Testament —traduction nouvelle d’apres :

le texte hébreu par Louis Segond, docteur en théologie ». Elle fut rééditée telle
fw\”: s Quelle en 1877, puis de nouveau en 1879 associée dans un
‘ méme volume au Nouveau Testament d’OLTRAMARE. La méme
année 1874, a la suite du succés phénoménal de son travail, SEGOND fut nommé
professeur d’hébreu et d’exégese de I'Ancien Testament a la Faculté de Théologie

Protestante de Strasbourg.

ANCIEN TESTAMENT

ANCTION NOCVELLE ILAPTLES Lis TEATE 1iEANEG

A partir de cette année-13, il entreprit dans son temps libre de traduire le Nouveau Testament en
francais sur la base du texte grec (« alexandrin/minoritaire ») reconstitué par le luthérien
TISCHENDORF, éditée en 1872 dans une édition dotée d’un appareil critique controversé
dite « OCTAVA CRITICA MAJOR », mais en conservant entre crochets les quelques versets et
passages devenus clés du « Texte recu/majoritaire » apparaissant dans le « CODEX EPHRAEMI
RESCRIPTUS » (5™ siécle). En 1880, le nouvel ouvrage de SEGOND pardt aux mémes
Editions Cherbuliez sous le titre : « Le Nouveau Testament de notre Seigneur Jésus-Christ
— traduction nouvelle d’aprés le texte grec par Louis Segond, docteur en théologie ».

En décembre de la méme année, les deux « Testaments » traduits par SEGOND commencerent a étre
imprimés dans un méme volume par une maison d’édition protestante anglaise située dans la ville
d’Oxford et dépendante de la célebre université de
la méme ville (avec quelques relais d’éditeurs
suisses et francais agréés). SEGOND n’avait pas
e 5 s vouveer msoae | NESItE @ faire le voyage jusqu’a Oxford pour
R —— s’assurer de la qualité du premier tirage. L'ouvrage
H—— complet parut sous le titre : « La Sainte Bible qui
Lov:!§':1ico.\‘b comprend IAncien et le Nouveau Testament,
T traduits sur les textes originaux hébreu et grec par
Louis Segond, docteur en théologie ». Du fait d’'une
I . SN mention de ['éditeur en premiere page de
: présentation (« Oxford: de I'imprimerie de
I'université »), I'édition originale fut trés vite
surnommeée la « Bible d’Oxford ».

La

SAINTE BIBLE

1 courses.

191



3. Scandales et succes de la « Bible d’Oxford »

La « Bible d’Oxford » provoqua des 1881 un véritable remous dans une grande partie du monde
protestant historique (luthéro-calviniste) qui suivait alors un courant d’approche théologique dit
« piétiste-orthodoxe » (conservateur), et dans le monde revivaliste/évangélique en général. En effet, le
texte grec « alexandrin/minoritaire » reconstitué par TISCHENDORF ' ‘ i
était, on le sait maintenant, discuté par une catégorie de biblistes trés
conservateurs, fondamentalistes et ultra-fondamentalistes qui A
disaient y voir certaines options qu’elle jugeait pour sa part trop
« libérales » et donc subversives. En réalité, on sait qu’elle reprochait

s jerat in principio apud
2w dReindira & um.Omnia per ipfom facta
- s el i neiplo fatum efk nibil.quod fa
el o b Tt i Jel eltTn ipfouica erar & uita crat|
B . i PR,

a TISCHENDORF de s'étre considérablement éloigné du « Texte | iosisienac mim: -
recu/majoritaire » tel que recomposé par Erasme de Rotterdam en i et e i

it NPT, e N

1516 dans son édition de 1633, alors que la génération | SRR Sl
contemporaine de catholiques romains et de protestants conservateurs/fondamentalistes/ultra-
fondamentalistes le considéraient ensemble comme « texte authentique » du Nouveau Testament. I
était demeuré jusqu’alors la base privilégiée des traductions protestantes
de la Bible en francgais. TISCHENDORF s’était essentiellement basé pour sa
composition sur le « CODEX SINAITICUS » (manuscrit datant du 4™ siécle et
bénéficiant du témoignage de sources historiques du 2¢™ siécle) qu’il avait
découvert entre 1844 et 1859 dans un vieux monastere orthodoxe situé
dans les hauteurs du Sinai.

cimmen C marmtte 4 s

Ses détracteurs, adeptes aveuglés du « Texte recu/majoritaire », firent donc un IE
procés d’intention a I'encontre de SEGOND dans des journaux spécialisés, au =

moyen d’articles qui visaient a désavouer la traduction elle-méme (ce qui se ZE&
poursuit aujourd’hui a petite échelle par le biais de rééditions numériques de :
ces articles circulant sur internet et entretenus par les soins de personnes
désirant abattre cette version et ses révisions au profit d’autres versions qui
ont leur préférence ou au nom d’une soupgonnée « théorie du complot » a
I'encontre du « Texte recu/majoritaire » vu comme « authentique »). Cependant, malgré les critiques
acerbes dont elle fut 'objet, la modernité du registre de langage et une certaine élégance d’expression
fit que la « Bible d’Oxford » toucha rapidement un large public dans le monde protestant francophone
qui, pour une partie, ne se méfiait simplement que de ces courtes lignes (des variantes différant du
« Texte recu/majoritaire ») dénoncées par des pasteurs luthéro-calvinistes « piétistes-orthodoxes » ou
des pasteurs « revivalistes/évangéliques". Par ailleurs, les mémes pasteurs utilisaient abondamment
cette version en lui reconnaissant une exceptionnelle qualité, surtout au niveau de I’Ancien Testament.

En paralléle, SEGOND était un homme déterminé qui jugea publiquement avoir fait un travail précis et
réussi de traduction, ne se sentant nullement responsable du travail de reconstitution de
TISCHENDORF. Tout en admettant dans les préfaces de son ouvrage que ladite reconstitution s’éloignait
du « Texte regu/majoritaire » et suivait le « Texte alexandrin/minoritaire », dans une lettre a la
« Compagnie des Pasteurs de Geneve » envoyée juste apres le premier tirage de
sa Bible complete, il déclara n‘avoir personnellement pas I'intention de retoucher
a la version qu’il avait produite, précisant cependant qu’il en autorisait les
révisions mais apres sa mort. Comme il mourut d’'une pénible maladie en 1885,
certains historiens pensent qu’il n‘avait déja plus la force de se livrer a une
éventuelle révision personnelle a laquelle il aurait été certainement convié et qu'’il
pressentait son déces dans les années a venir. Cet homme connu pour étre tres
pudique aurait alors tenu a ce que d’éventuelles révisions se tiennent aprés son
départ pour ne pas avoir a y participer dans son état de santé déclinant qui aurait
attiré I'attention publique sur son agonie.

192



4. Un travail de correction et d’adaptation : les versions « Segond 1888 révisée » et « Segond 1910 »

En 1888, I'imprimerie de I'université d’'Oxford commanda a un comité de traducteurs suisses dirigé par
le pasteur réformé Daniel LORTSCH de procéder & une révision du Nouveau Testament de Louis
SEGOND en se basant cette fois sur le texte original grec reconstitué par Dr Eberhard NESTLE (suivant
également le « Texte alexandrin/minoritaire ») appelé « NOVVM TESTAMENTVM GRAECE (CUM APPARATV
CRITICO) » (édition de Stuttgart). En réalité, il n’était pas question d’une réelle révision mais plutét d’'une
correction des lignes discutées (variantes), initialement traduites sur le texte grec de TISCHENDORF et
harmonisées a leur endroit au « Texte recu/majoritaire », effacant au passage les préfaces,
commentaires et notes de Louis SEGOND ainsi que les crochets entourant les quelques versets et
passages du « Texte recu/majoritaire » (figurant dans le CODEX EPHRAEMI RESCRIPTVS) conservés par la
version. Ce fut une premiére et subtile étape dont le travail supplanta les éditions originales de 1880,
avec pour titre : « La Sainte Bible, traduite sur les textes originaux hébreu et grec », portant cependant
la mention : « Nouvelle Edition d’aprés la traduction de Louis SEGOND ». Cette version « Segond 1888
révisée » fut éditée par la « Trinitarian Bible Society » et vite surnommée « Bible Esaie 55 » car des
impressions ultérieures reproduisaient ce chapitre biblique sur sa page de garde et mentionnait cette
référence sur sa couverture. Aujourd’hui, elle est éditée par la « Société Biblique Esaie 55 ».

Les retouches dans les exemplaires de la version révisée en 1888 furent remarquées, appréciées et
louées par les pasteurs protestants « piétistes-orthodoxes » ou « revivalistes/évangéliques » de toutes
les confessions. Méme s’ils regrettaient toujours d’y perdre le « Texte regu/majoritaire », ils ne
cessérent alors de faire la promotion de ce qu’ils voyaient a présent comme un outil I
efficace de lecture, détude et de méditation biblique. De nombreux ouvrages
théologiques devenus plus tard des pieces maitresses de la pensée religieuse protestante
francophone (réformée et évangélique) furent alors imprimés avec d’abondantes citations
bibliques tirées de la version « Segond 1888 révisée » (ou « Bible Esaie 55 »).

Dans les années 1900, un comité mixte de pasteurs et théologiens réformés suisses et frangais mandata
la méme équipe de « réviseurs » pour procéder a une nouvelle révision plus affinée (et avec les mémes
objectifs) de la « Bible d’Oxford » (version 1880) qui serait éditée par la « Société Biblique Britannique
et Etrangére » (laquelle devint par la suite une fédération de diverses sociétés bibliques sous le nom
« d’Alliance Biblique Universelle »). Cette retouche, éditée en 1910, visait également a remplacer
certains termes littéraux par des expressions plus conformes a I'usage cultuel « piétiste-orthodoxe »
(conservateur) de nombreux protestants réformés (remplacements qui fut d‘ailleurs discretement
suivis par la version « Segond 1888 révisé » dans les impressions suivantes). Par exemple, le terme
« sacrificateur » fut jugé moins problématique que le terme « prétre » (jugé trop catholique). De
méme, le terme « foi » (engagement plutot spirituel) fut considéré par endroit comme plus conforme
au terme grec que le mot « fidélité » (engagement plutét fonctionnel), etc. En final, le travail de
correction opéré entre 1888 et 1910 ne toucha au fond qu’une infime portion du texte biblique traduit
par Louis SEGOND. A ces quelques exceptions prés, on est toujours en présence de la « Bible d’Oxford »
mais sans lui maintenir ce surnom qui tomba dans l'oubli.

La deuxiéme révision de I'’équipe de LORTSCH (titrée « nouvelle édition revue avec
paralléles ») éditée en 1910 sans la moindre perception de droit commercial par la
« Société Biblique Britannique et Etrangére », projeta ce qu’on appelle aujourd’hui
la version « Segond 1910 » au premier plan des ventes et des commandes
d’exemplaires de la Bible. Ce devint (telle quelle ou plusieurs fois révisée par la
suite) la version de référence de I'écrasante majorité des protestants francophones
(en France, en Suisse, au Luxembourg, en Belgique, mais aussi au Québec et dans
les anciennes colonies francaises d’Afrique et d’Océanie), plébiscitée méme par les
Eglises protestantes évangéliques. Des éditions avec une trés légére retouche du
Nouveau Testament circulent également depuis 1962 (toutefois sans toujours

LA SAINTE mipre

193



signaler ces retouches plutét anecdotiques). Version biblique frangaise la plus lue de I'Histoire, elle
était aussi devenue la version de référence de la plupart des catholiques romains suivant le mouvement
originel de leur version du « Renouveau Charismatique » (d’origine protestante) et de beaucoup de
paroissiens catholiques romains standard (avant d’étre supplantée chez les catholiques concernés par
la Traduction CEcuménique de la Bible — ou TOB — a partir de sa révision de 1988).

B. LES REVISIONS DE LA VERSION « SEGOND 1910 »

Les révisions d’une version biblique sont en général motivées par deux raisons. La premiére consiste
en l'adaptation linguistique lorsque la langue évolue et que le texte biblique contient trop de termes et
expressions vieillies, voire de formulations inusitées. La seconde consiste a procéder a un nouveau
travail de traduction sur la base du texte a réviser, incluant les nouveaux fruits du travail de recherche
scientifique sur d’une part le plan linguistique et philologique (meilleure compréhension des langues
originales) et d’autre part le plan historique et archéologique (meilleure connaissance du contexte, des
sites et des faits historiques décrits). Or, de nombreux croyants protestants francophones
(essentiellement luthéro-calvinistes et évangéliques), désormais attachés a la version « Segond 1910 »,
appelérent de leurs voeux de telles révisions des le milieu des années 1960, message bien recu par les
sociétés bibliques protestantes francophones.

1. Une révision encore conservatrice : La « Version revue 1975 »

C’est la « Société Biblique de Genéve » qui, la premiere, se lanca dans I'entreprise de révision de la
« Bible Segond » dite « version 1910 ». Elle conserva comme bases le texte massorétique, utilisant la
« Biblia Hebraica/ BH3 » (édité en 1937 par KITTEL) et le texte original grec reconstitué suivant le
« Texte alexandrin/minoritaire » par NESTLE, appelé « NOVVM TESTAMENTVM GRAECE (CUM APPARATV
CRITICO) » (édition de Stuttgart), dans la 25%™¢ édition de 1962 révisée par ALAND. Ce fut un travail de
révision qu’on qualifia plus tard de « conservateur », car le principe était de conserver le plus possible
le texte et la disposition de la version « Segond 1910 » en ne faisant que d’infimes changement de
vocabulaire et en ne modifiant que quelques versets mieux reconstitués dans le texte original par le
bibliste ALAND.

La premiere édition de cette révision sortit en 1975, sous forme de bibles d’étude
qui reprenaient les notes et l'appareil dapprofondissement qu’un pasteur
congrégationaliste/puritain américain avait édités pour une version d’étude de
la « Bible du Roi Jacques ». Le titre exact de I'édition francaise était : « La Sainte
Bible, traduite d’apres les textes originaux hébreu et grec par Louis SEGOND,
docteur en théologie — Version revue 1975 ». Basé sur la couverture extérieure,
I'usage oral désignera largement cette édition : la « Bible de Scofield », du nom de
ce pasteur, Cyrus Ingerson SCOFIELD (1843-1921), a qui l'on devait les
accompagnements d’étude.

En parallele, une société d’évangélisation américaine nommée « I'Association Internationale des
Gédéons », fondée en 1899 a Boscobel (Wisconsin) par trois hommes d’affaire protestants
évangéliques, Samuel E. HILL (1867-1936), John H. NICHOLSON (1859-1946), William J. KNIGHT (1853-
1940) et siégeant a Nashville (Tennessee), prit contact avec la « Société Biblique de Genéve » dans les
années 1970. Cette société avait pour but de promouvoir la lecture de la Bible dans les hotels et dans
des milieux tels que I'armée, les prisons, les hopitaux et les écoles. Dans les pays anglophones, elle
distribuait gratuitement des bibles et des versions de poche « Nouveau Testament + Psaumes » en
utilisant jusqu’en 1982 la version anglaise « King James Version » (Bible du Roi Jacques) et,
depuis lors, sa révision dite « New King James Version » (Nouvelle Version du Roi Jacques).
Pour étendre son ceuvre aux pays francophones, elle s’associa a la « Société Biblique de
Geneve » pour utiliser la « version Segond revue 1975 », ce qui se poursuivit jusqu’en 2007.

194



En 1979, le Comité de révision de la « Société Biblique de Genéve » (inscrite désormais
a « I'Alliance Biblique Universelle ») se rapprocha de « I'Ecole Biblique de Genéve »
pour produire une nouvelle édition de la « version Segond revue en 1975 »,
accompagné de notes plus réduites et d’un glossaire adapté a I'étude quotidienne. Elle
prit le nom officiel de « Nouvelle Edition de Genéve » dite « NEG », souvent
reconnaissable par la reproduction sur sa couverture du logo de la « Société Biblique
de Geneve », a savoir une flamme (symbole de I'Esprit Saint).

En 2006, la « Maison de la Bible » (marque commerciale, de la « Société Biblique de E_S\ajnfr-e
Geneve ») fit éditer une version d’étude de la « Nouvelle Edition de Genéve » (Version | Jﬁ
revue 1975) accompagnée de la traduction et de I'adaptation de commentaires du | e
pasteur évangélique libre/indépendant américain John McARTHUR (né en 1939), un
cessationiste militant (anti-charismatique), en charge d’une église locale nommée |
« Grace Community Church ». Uouvrage est surnommé depuis la « Bible de McArthur ».

2. Une révision moins conservatrice en 1978 : La « Bible a la Colombe »

En 1966, la « Société Biblique Francaise » se lan¢a dans I'entreprise de révision
de la version « Segond 1910 », avec I'idée d’une correction plus large, moins
conservatrice. Elle conserva comme base pour I'’Ancien Testament le texte
massorétique, utilisant la « Biblia Hebraica/ BH3 » (édité en 1937 par KITTEL).
Cependant, inscrite a « I'Alliance Biblique Universelle », elle opta comme base
pour le Nouveau Testament le « Kainé Diathéké » ou « Greek New Testament »
(GNT) de cette société biblique, paru en 1966 sous la direction d’/ALAND et
suivant le « Texte alexandrin/minoritaire ». Le plan de travail consista a
conserver la formulation de SEGOND tant qu’elle était encore en phase avec
la langue francaise contemporaine et a constituer en paralléle un nouveau
travail de traduction harmonisé avec le style originel de SEGOND.

La Sainte Bible

Cette démarche fut menée par une commission de théologiens, pasteurs et laics de Belgique, de France
et de Suisse dont les principaux artisans furent les professeurs Bernard KELLER (1929-2008) et André
LACOQUE (né en 1927), mais aussi les pasteurs Frank MICHAELI (1907-1977), Jules-Marcel NICOLE
(1907-1977), Jean-Marc THOBOIS (1944-2020) et Kenneth WARE (1917-2005). En 1967 parut
séparément la révision du Nouveau Testament dans une édition intitulée « Pains et Poissons ». Puis en
1978 parut alors la révision compléte (Ancien et Nouveau Testament) intitulée : « La Sainte Bible —
Nouvelle version Segond révisée » qu’on surnomma immeédiatement « Bible a la Colombe » (ou
« Version la Colombe ») a cause du logo qui fut apposé sur sa couverture représentant une colombe
(symbole du Saint-Esprit).

En 1908, le pasteur évangélique méthodiste américain Frank Charles THOMSON
(1850-1940) avait fait éditer autour de la version anglaise du « Roi Jacques (ou
Version autorisée) » les annotations et appareils de compréhension qu’il avait
écrits et élaborés, avec l'aide de son épouse, en plusieurs années de ministere.
Cette bible d’étude était parue sous le titre « Thompson Chain-Reference Bible ».
Elle fut rééditée en 1983 autour de la traduction anglaise « Nouvelle Version
Internationale » (siglée en anglais NIV) par la « B. B. Kirkbride Bible Company ».
La méme compagnie s’associa en 1990 aux éditions évangéliques francaises
« Vida » pour faire paraitre une édition francaise sous le titre « La Bible
Thompson » autour de la Nouvelle version Segond révisée dite « La Colombe ».

195



3. Une traduction toute nouvelle et de longue haleine : La « Nouvelle Bible Segond » (NBS)

Dans les années 1990, la « Société Biblique Francaise » (sous sa nouvelle
marque commerciale appelée « Editions Bibli’'O »), inscrite & « l'Alliance
Biblique Universelle », réunit une vaste équipe de traducteurs issus de diverses
confessions protestantes, tant historiques (luthéro-calvinistes) qu’évangéliques,
dans le but de faire une révision de la « Bible Segond » d’'un genre
révolutionnaire. Le principe consistait a prendre deux textes de révisions de la
traduction de Louis SEGOND (la version « Segond 1910 » et la version « la
Colombe 1978 ») pour s’en servir comme textes de référence, mais de
procéder a une complete et véritable nouvelle traduction sur les textes originaux de la Bible en hébreu,
en araméen et en grec koiné. Sans avoir peur de s’éloigner fortement de la formulation de Louis
SEGOND, les traducteurs devaient cependant travailler dans la méme optique que ce bibliste en son
temps : rendre la Bible de facon rigoureusement conforme aux textes originaux tout en formulant les
phrases dans le francais contemporain le plus clair, le plus cohérent et le plus élégant possible.

lls adopterent comme base pour I’Ancien Testament le texte massorétique de la « Biblia Hebraica
Stuttgartensia/BHS » (édité en 1968 par KITTEL, ALT, BEER, KHALE et EIRFELDT ou EISSFELDT) et
optérent comme base pour le Nouveau Testament le « Kainé Diathéké » ou « Greek New Testament »
(GNT) de « I'Alliance Biblique Universelle » paru en 1966 sous la direction d’ALAND, suivant le « Texte
alexandrin/minoritaire ». D'ailleurs, dans le Nouveau Testament, mis a part quelques grands passages
trés sollicités par les traditions protestantes et conservés entre autres par Louis SEGOND suivant le
CODEX EPHRAEMI RESCRIPTVS du 5™ siécle (reproduits entre crochets comme dans l'original de 1880), le
nouveau texte suit strictement le texte dit minoritaire. Aussi, les autres versets supplémentaires du
« Texte recu/majoritaire » conservés par SEGOND selon le méme CODEX EPHRAEMI RESCRIPTVS y sont omis,
méme s’ils avaient été comptabilisés dans la numérotation traditionnelle des versets (datant de 1553
selon une initiative de Robert ESTIENNE). Ils sont cependant redonnés (avec quelques autres) dans les
éditions d’étude exclusivement, en notes de bas de page.

Les principaux collaborateurs de I'équipe de « révision » (et pour une large part de « retraduction » et
de « rédaction ») furent Henri BLOCHER (professeur émérite de théologie systématique) (né en 1937),
Jean-Claude DUBS (1927-2014), Mario ECHTLER (1912-2001), Jean-Claude VERRECCHIA (né en 1950),
Didier FOUGERAS, David EYER, Hiary RAKOTOSON, Corinne EGASSE et Francoise THADER. L'équipe
travailla en consultant longuement et régulierement 62 spécialistes parmi lesquels nous trouvions des
biblistes ayant travaillé a I'élaboration de la « Traduction CEcuménique de la Bible » (TOB) et de la
version protestante évangélique « Bible du Semeur ». Parmi eux encore, on note la présence d’André
LACOQUE (1927-2022) et de Jules-Marcel NICOLE (1907-1997) qui avaient travaillé a I’élaboration de la
« Bible a la Colombe »). Ces traducteurs utiliserent pour la cohérence de leur ouvrage I'aide de l'outil
informatique le plus pointu disponible, selon un procédé sans précédent.

Le résultat parut en 2002 sous la forme d’une bible d’étude intitulée : « NBS
— La Nouvelle Bible Segond — Edition d’étude ». La traduction méme y fut
étoffée d’introductions, de notes exégétiques, d’encadrés thématiques, d’'un
index encyclopédique, d’'une concordance non
exhaustive, de cartes et de photos satellites. La méme

laNouwvelleBible Segond . année, la « Nouvelle Bible Segond » (NBS) fut aussi
éditée en édition simple au format de poche dont les

ventes et les commandes exploserent sans jamais faiblir. e\ |
foimon pittloe Elle prend aujourd’hui une telle ampleur d’utilisation et

de citation qu’elle semble devenir peu a peu la référence
commune des protestants francophones dans le monde,
en lieu et place de la « version Segond 1910 ».

ALLIANCH BINLIQUE UNINIRSKLLE,

196



En 2009, les éditions évangéliques francaises « Vida » (Nimes) obtinrent les droits pour une
nouvelle publication de la bible d’étude du pasteur méthodiste THOMPSON autour de la
version « Nouvelle Bible Segond » (NBS). La nouvelle édition était alors nommée « La Bible
Thompson — Version Nouvelle Bible Segond » et surnommée « La Nouvelle Bible
Thompson ».

4. Une révision qui se veut a la fois conservatrice et moderniste : La « Bible Segond 21 »

En 1995, alors que la « Nouvelle Bible Segond » (NBS) n’était pas encore éditée, la « Société Biblique
de Geneve », inscrite a « I'Alliance Biblique Universelle », mandata un comité de traduction associée a
« 'Ecole Biblique de Genéve » pour assurer une révision « a la fois conservatrice et moderniste » de la
« Bible Segond ». Le but était de produire, dans la lignée la plus stricte du texte original de Louis
SEGOND (aspect conservateur) une version de la Bible qui proposerait une formulation francaise fidéle
a l'original dans un langage trés actuel (aspect moderniste).

Le comité de traduction travailla sur la base du texte massorétique de la « Biblia
Hebraica Stuttgartensia/BHS » (édité en 1968 par KITTEL, ALT, BEER, KHALE et
EIBFELDT ou EISSFELDT) et du « Kainé Diathéké » ou « Greek New Testament »
(GNT) de « I'Alliance Biblique Universelle » paru en 1966 sous la direction
d‘ALAND, suivant le « Texte alexandrin/minoritaire ». Cependant, pour tenter de
rallier 'unanimité protestante (y compris de la minorité actuelle qui considere
encore le « Texte regu/majoritaire » comme authentique), les réviseurs,
traducteurs et éditeurs prirent sur eux d’y faire systématiquement figurer tous
les mots et passages rajoutés par le « Texte recu/majoritaire » en les plagant pour
meilleur repérage entre crochets. L'ouvrage final parut en 2007 sous le titre : « La
Bible Segond 21 » (faisant allusion a I'entrée des versions Segond de la Bible au
21°me siécle).

En paralléle, la méme version fut éditée en matériau recyclé (exemplaires « low cost » pour
les besoins de I'évangélisation), produite d’abord par la marque commerciale « La Maison
de la Bible » (Société Biblique de Geneve), puis ensuite par la société évangélique « Viens et
Vois, Editions et Publications ». Dans la lancée, la « Société Biblique de Genéve » s’est
| entendue avec « I'Association Internationale des Gédéons » qui utilise depuis 2007
la version « Segond 21 » (sans reproduire les crochets entourant les rajouts du « Texte
recu/majoritaire ») dans ses éditions complétes de la Bible ou dans celles du « Nouveau
Testament + Psaumes ».

-

@,

ible

=

Za Bible

197



ANNEXE 2

LA CROIX HUGUENOTE
UN SYMBOLE FORT ET DISCRET

198



1. UNE REPRESENTATION CONTEXTUEE

Ce qu’'on a nommé «la croix huguenote » n’est en réalité qu’'un logo rendu
indispensable dans un contexte francais particulier. Les protestants de France du
17°me siécle (réformés essentiellement surnommés « huguenots ») tentaient de
garder une certaine communication avec le trone et sa bureaucratie pour garantir
une visibilité protestante officielle. Or, chaque communauté et ordre religieux
(catholique romain), lorsqu’il échangeait du courrier avec la couronne était sommé
d’y apposer un symbole représentatif, une sorte de logo, pour une identification
rapide et efficace de l'origine des missives recues. Les protestants francais, que la
couronne tolérait depuis 'adoption de « I'Edit de Nantes » (mettant notamment fin
a leur persécution), ne pouvaient pas étre reconnus comme une « Eglise
chrétienne » a part entiére par une monarchie « de droit divin » enracinée dans le catholicisme romain,
et ne reconnaissant naturellement que « I’Eglise catholique romaine » comme unique Eglise chrétienne
authentique. lls pouvaient étre au mieux reconnus comme une « prétendue » communauté chrétienne
« se voulant indépendante ». Mais méme a ce titre de « communauté », il était nécessaire pour les
protestants qu’il y ait aussi un symbole représentatif sur leurs missives.

Les huguenots francais adoptéerent alors une forme de base : une « croix de Malte »
(ou « croix de Saint-Jean ») qui était a 'époque le symbole de « I'ordre hospitaliers
de Saint-Jean de Jérusalem » mais aussi le symbole de « l'ordre chevaliére du Saint-
Esprit ». C’était surtout une forme de base connue et consensuelle du milieu
catholique romain (ce qui n’allait donc pas donner lieu a des contestations stériles)
et qui faisait allusion directement a la fois a « I'esprit de charité » et a « I'esprit

combattif ». Et surtout, ca demeurait une forme artistique de la « croix » (symbole du sacrifice
salvateur du Christ). Mais, pour se l'approprier de facon spécifique, les huguenots intercalérent un
cercle pour relier les branches de cette croix en y placant quatre boule représentant les quatre
évangiles du Nouveau Testament, et faisant allusion a la base de leur foi comme étant fixée sur
I’Evangile.

En 1685, aprés 'adoption de « I'Edit de Fontainebleau » qui venait révoquer « I'Edit de
Nantes » et plongeait les protestants de France (huguenots) dans une nouvelle période
de persécution, une famille protestante de bijoutiers nimois (dans le Languedoc), les
« Maistre » ou « Maystre », décidérent de reprendre le symbole/logo qui représentait
les protestants devant la couronne, de 'amplifier symboliqguement, et d’en faire un bijou
représentatif, produit pour la premiére fois en 1688 et qui va se répandre partout dans
les territoires réformés d’Europe. Outre la croix elle-méme qui symbolise naturellement
I'ceuvre de Salut accompli par le sacrifice de Jésus-Christ, une boule fut alors ajoutée aux pointes des
branches, au nombre de huit, pour symboliser les huit béatitudes décrites dans I'Evangile selon
Matthieu. Avec les quatres boules existantes, I'ensemble des douzes boules renvoyaient maintenant
aux douze apotres du Christ, comme symbole de I'enseignement biblique apostolique qui est la base
fondamentale et unique de la foi protestante. Une boule centrale fut aussi ajoutée, dont les branches
de la croix forment désormais comme des rayons, 'ensemble renvoyant au symbole du « Soleil de la
Justice » qui désignait a I'époque le juste jugement de Dieu qui connait les Siens. Les rayons eux-mémes
sont accentués dans les branches de la croix par « trois traits » cotes a cotes symbolisant la « Trinité »
divine qui est un fondement aussi du protestantisme. A 'ensemble a été ajouté en élément pendu une
colombe comme symbole du Saint-Esprit qui guident, qualifient et défend/console les croyants. C’est
en I'état la forme de base et les symboles associés a ce qui fut naturellement désigné comme étant la
« croix huguenote ». Eut égard a la résistance héroique de ces protestants persécutés dans leur propre
pays, elle devint rapidement un symbole parlant et représentatif pour I'ensemble des protestants
européens de la période.

199



Dans les régions ol la persécution était tres virulante, avec son lot conséquent de victimes,
les protestants francais ont utilisé une forme particuliere de la croix huguenote comme
symbole de résilience face a 'emprisonnement et a la mort. La colombe fut alors remplacée
par une larme représentant les larmes des persécutés en communion avec les larmes du
Christ dans le jardin de Gethsémani avant Son arrestation et Sa crucifixion.

En 1787, le roi Louis XVI promulgue 'Edit de tolérance de Versailles qui met enfin définitivement fin a
la persécution des protestants de France. Sans pour autant reconnaitre les Eglises protestantes
frangaises en tant que telles, et sans que ce soit immédiatement une reconnaissance d’égalité compléte
des protestants avec les sujets catholiques romains du royaume, I'Edit met quand méme fin aux
sanctions civiles et pénales qui visaient les protestants et leur accorde un état civil égalitaire. Il faudra
guand méme attendre la révolution francaise de 1789 (égalité des citoyens), la constitution de 1791
(égalité totale des droits civiques et politiques) et le concordat napoléonien de 1801 (reconnaissance
de la liberté et de I'expression publique du culte) pour les protestants francais soient enfin reconnus
comme des citoyens francais libres et égaux aux autres et puissent prendre pleinement leur place dans

@ une société francaise en constante mutation, tout au long du 19%™ siécle. Entre
_ temps, dés la promulgation de I'Edit de tolérance de Versailles, certains protestants
wisig adaptérent encore la croix huguenote en remplacant les quatre boules originelles

“\W’ par des « fleurs de lys », symbole de la France, comme signe de respect des
N

// : \\fj\ﬂ autorités temporelles établient par Dieu sur la nation pour I'ordre et la bienséance.

7 3/ Z: >  Sur cette forme particuliere, ce sont alors les pétales des fleurs de lys, au nombre
Ve . . . . R .

% de douze qui renvoient désormaient aux douze apdtres du Christ comme symbole

N . de I'enseignement biblique apostolique qui est la base fondamentale et unique de
o la foi protestante.

2. UNE LENTE ACCESSION AU RANG DE SYMBOLE GLOBAL

Un siecle plus tard, le bijou symbolique (dans toutes ses formes possible) connut
un regain d’intérét suite aux travaux d’érudits et collectionneurs protestants, et
resta un objet phare dans ce monde de spécialistes. Et a 'ouverture du « Musée du
Désert » en 1911, la croix huguenote exposée la par la « Société de I'histoire du
protestantisme francais » devint un objet d’exposition incontournable qui
interpella les fidéles. A partir de 1912, la « Librairie générale et protestante de
Paris » commenca a en reproduire et en vendre de nouveau, portée par de plus en
plus de protestants comme signe d’appartenance.

Pendant la seconde guerre mondiale, le monde protestant francgais se
sensibilisa contre 'occupation nazie et de nombreux protestants francais
(de toutes les confessions) entrerent en résistance. La croix huguenote
devint rapidement I'insigne de ces poches de résistance protestante en
France. Suite a la libération, le symbole devint réellement représentatif
du monde protestant francais, puis européen et enfin mondial. Les Eglises
réformées/presbytériennes et luthériennes en feront méme
leur logo ecclésial phare. Quatre localités francaises (Saint-
Mards-en-Othe, Kirrberg, Ratzwiller et Rauwiller adoptérent
par la suite un blason moderne qui comporte une croix
huguenote en rappel de leur passé officiel protestant et de
leur culture locale empreinte de protestantisme.

200



3. LA PLACE DU SYMBOLE DE NOS JOURS

La croix huguenote est avant tout aujourd’hui un des symboles représentatifs du protestantisme au
niveau mondial, possédant une aura historique par sa présence dans des moments fédérateurs de
I'histoire protestante frangaise, marquante au niveau international. Elle est aujoud’hui portée en
pendantif par de nombreux protestants dans le monde (autant historiques qu’évangéliques).

Cependant, il faut bien replacer le logo a sa place symbolique. Le protestantisme ne lui accorde
aucunement (autant au symbole qu’a ses pendentifs) de quelconque « pouvoirs » de bénédiction ou
de protection, a I'image de si nombreux symboles et médailles trés prisés dans le monde catholique et
orthodoxe. Une telle considération les feraient passer abusivement comme des « talismans » qui
taisent leur nom et aurait été pour les protestants de l'ordre d’une idolatrie intolérable. La croix
huguenote a été et reste un simple « symbole » faisant allusion a des bases de la foi et renvoyant a une
histoire protestante représentative, celle de France. Il n’y a aucune obligation pour quelque protestant
que ce soit de la porter ou de l'afficher, et le faire est toujours de 'ordre volontaire et symbolique d’une
appartenance fiere au monde protestant.

Le symbole a eu naturellement plus d'impact du c6té des confessions b
réformées/presbytériennes et luthériennes. C’est surtout dans ces milieux qu'il v 5
est le plus représenté. Des formes stylisées et modernisées (plus ou moins ',‘

proches) sont souvent utilisées pour représenter leurs Eglises (systémes s

ecclésiaux) et leurs fédérations confessionnelles. C’est le cas par exemple, de facon évidente, du logo

de la FPF (rassemblant des protestants historiques et évangéliques), et de fagcon plus éloignée su logo
du CNEF (rassemblant des protestants évangéliques)

Le monde évangélique connait généralement et respecte ce symbole historique, mais sa représentation
(et son port sous forme de pendentif) y est beaucoup moins fréquent, au profit souvent
. . . IXOYE

de pendentifs sous forme de « poisson » (un symbole nommé « Ichtus » ou « Ichtys »

utilisé par les premiers chrétiens et siglant une phrase de base d’antiques professions g
de foi chrétiennes: « Jésus-Christ, Fils de Dieu, Sauveur ». De méme, les Eglises
(systémes écclesiaux), fédérations confessionnelles et autres systémes conciliaires
évangéliques développent souvent des logos représentatifs trés personnalisés a leur

confession propre, mouvements, Eglise (systéme ecclésial) qui ne cherchent aucunement a reprendre
une forme ou une autre de croix huguenote.

]
L

201



Sources bibliographiques consultées

— Encyclopédie du protestantisme,
sous la direction de Pierre GISEL, Quadrige dicopoches, PUF (Presses Universitaires de France), 2006

— Histoire du Protestantisme,
Jean BAUBEROT, PUF (Presses Universitaires de France), 2007

— Histoire générale du Protestantisme,
Emile G. Léonard, Paris, PUF (Presses Universitaires de France), 1961 (tomes 1 et 2), 1964 (tome 3)

— L'identité protestante,
Yves BIZEUL, Paris, Méridiens Klincksieck, 1991

— From Federation to Communion : The History of the Lutheran World Federation,
Norman A. HIELM, Augsburg, Fortress Publishers, 1997

— La Construction de I'identité réformée aux XVle et XVlle siécles : le réle des consistoires,
Raymond MENTZER, Editions Honoré Champion, 2006

— Les Vaudois, I'étonnante aventure d'un peuple-église,
Giorgio TOURN, éditeur Claudiana, 1999

— La Parole de Dieu en Bohéme et Moravie : La tradition de la prédication de Jan Hus a Jan Amos Comenius,
Daniel S. LARANGE, Paris, L'Harmattan (collection "Religions & spiritualité"), 2008

— Jansénisme et puritanisme,
Bernard COTTRET/ Monique COTTRET/ Marie-José MICHEL, Nolin, 2002

— Les protestants,
Sébastien Fath, Paris, Le Cavalier Bleu (collection "Idées regues"), 2003

— Graines d'anabaptisme — Eléments fondamentaux de I'identité anabaptiste,
Arnold SNYDER, éditions Mennonites, Montbéliard, 2000

— Les Amish. Origine et particularismes 1693-1993,
Lydie HEGE et Christophe WIEBE, éditions AFHAM, 1996

— The Early English Baptists, 1603-1649,
Stephen WRIGHT, Woodbridge, Boydell Press, 2006

— The Baptist Heritage : Four Centuries of Baptist Witness,
H. Leon McBETH, Broadman and Holman Publishing group, USA, 1987

— Les baptistes en France (1810-1950) : faits, dates et documents,
Sébastien FATH, Cléon d'Andran, Excelsis, 2002

— Une autre maniere d'étre chrétien en France, socio-histoire de I'implantation baptiste (1810-1950),
Sébastien FATH, Geneéve, Labor et Fides, 2001

— Biographical Sketches of Joseph Smith the Prophet and His Progenitors for many Generations,
Lucy SMITH, Kessinger Publishing, 2006

— La Société religieuse des Amis (Quakers),
Jeanne Henriette Louis, Turnhout, Brepols (collection "Fils d'Abraham"), 2005

— Le Méthodisme,
Claude-Jean BERTRAND, Paris : Librairie Armand Colin, 1971

— Du ghetto au réseau. Le protestantisme évangélique en France de 1800 a 2005,
Sébastien FATH, Geneéve, Labor et Fides, 2005

— Les protestants en France aujourd'hui,
Claude DARGENT, Paris, Payot, 2005

— Le protestantisme libéral,
Pierre-Jean RUFF, Nouvelle édition : Théolib, 2005

— Pierre Valdo et les vaudois,
Georges TOURN, Editions Olivetan, Lyon, 2010

— Un Destin. Martin Luther,
Lucien FEBVRE, Paris, PUF (Presses Universitaires de France), 1928

202



— Luther et la réforme protestante,
Annick SIBUE, Editions Eyrolles, 2011

— Huldrych Zwingli et le Zwinglianisme : Essai de synthese historique et théologique mis a jour d'apres les recherches récentes,
J. V POLLET, Vrin, 2000

— Martin Bucer (1491-1551), un Réformateur et son temps,
Martin GRESCHAT, Paris, PUF (Presses Universitaires de France), 2002

— Guillaume Farel, 1489-1565. Biographie nouvelle,
DELACHAUX et NIESTLE, Paris et Neuchatel, 1930

— Jean Calvin (1509-1564). De I'numanisme aux lumiéres de la foi,
Franck BELLOIR (dir.), Les Editions de Paris, 2009

— Calvin : Biographie,
Bernard COTTRET, Jean-Claude Lattes, 1995

— Institution de la religion chrétienne,
Jean CALVIN, Genéve, Jean Crespin, 1560 (tomes 1, 2, 3 et 4)

— Essai sur la vie et les écrits de Menno Simons,
Frédéric BASTIAN, thése soutenue le 5 aolt 1857 devant la Faculté de Théologie Protestante de Strasbourg

— The King’s Reformation : Henry VIIl and the Remaking of the English Church,
G. W. BERNARD, 2005

— A booke which sheweth the life and manners of all true Christians and howe unlike they are unto Turkes and Papistes, and heathen folke,
Robert BROWNE, 1582

— The Life and Writings of Thomas Helwys,
Joseph Everett EARLY, Mercer University Press, Angleterre, 2009

— John Wesley and the Church of England
Frank Baker, édition originale 1970, Londres : Epworth Press, 2000

— George Fox et les Quakers,
Henry VAN ETTEN, Paris, Editions du Seuil (collection "Maitres spirituels"), 1956

— Ellen G. White : A Biography, vol. 1-6.
Arthur WHITE, Washington: Review and Herald Publishing Association, 1981-1986.

— The Life of Charles F. Parham,
Sarah PARHAM, Apostolic Faith Bible College, USA, 1930, révisé en 2000

— William Seymour: A Biography.
Craig BORLASE. Lake Mary, FL, Charisma House, 2006

— Les débuts de I'adventisme,
Bernard BLANDRE, Sarreguemines, Association d'étude et d'information sur les mouvements religieux, 1989

— L'Eglise adventiste du Septieéme Jour. 1844-1920,

Bernard BLANDRE, Sarreguemines, Association d'étude et d'information sur les mouvements religieux, 1991

— Les Témoins de Jéhovah : un siécle d'histoire,
Bernard BLANDRE, Editions Desclée de Brouwer, 1987

— The growth of the Brethren Movement: national and international experiences: essays in honour of Harold H. Rowdon,
Neil DICKSON / Tim GRASS, Wipf & Stock Publishers, Eugene, 2006

— Souvenez-vous de vos conducteurs,
F. CUENDET, Ed. ELBC.

— L'Armée du Salut,
Raymond DELCOURT, Paris, PUF (Presses Universitaires de France, collection "Que sais-je ?"), 1988

— L'évangélisme et le Pentecotisme,
Frédéric DEJEAN, Géographie et cultures, France, 2009

— Restoring the Faith: The Assemblies of God, Pentecostalism, and American Culture,
Edith L. BLUMHOFER, University of lllinois Press, USA, 1993

— Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity,
Walter BAUER, premiére édition 1932, nouvelle édition sous la direction de Robert A. KRAFT et Gerhard KRODEL 1996

203



— Qui donc es-tu Marie ? Les différents visages de la mére de Jésus dans le Nouveau Testament
Ellian CUVILLIER, Editions du Moulin, Aubonne, 1994

— Marie, qui donc es-tu ? Un regard protestant
Ellian CUVILLIER, Editions Cabédita, Divonne-les-Bains, 2015

204



Sources numériques consultées sur internet

Site officiel de I’Alliance Evangélique Mondiale
worldea.org

Site officiel de la Fédération Protestante de France
www.protestants.org

Site officiel du Conseil National des Evangéliques de France
www.lecnef.org

Site officiel des Communautés et Assemblées Evangéliques de France
www.caef.net

Site officiel de la Fédération Luthérienne Mondiale
www.lutheranworld.org

Site officiel de I'Alliance Réformée Mondiale
wcrc.eu

Site officiel de I'Eglise réformée hussite
www.ccsh.cz

Site officiel de la monarchie britannique / Pages sur I’Histoire de la famille royale des TUDORS
www.royal.gov.uk/historyofthemonarchy/kingsandqueensofengland/thetudors

Site officiel de la Communion Anglicane
www.anglicancommunion.org

Site officiel de I'Eglise presbytérienne réformée puritaine
puritanchurch.com

Site officiel de I’Association des Eglises Evangéliques Mennonites de France
www.menno.fr [site consulté en 2024, fermé en 2026]

Site officiel de I'Alliance Baptiste Mondiale
https://baptistworld.org/fr/

Site officiel de I'Eglise de Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours en France
fr.eglisedejesus-christ.org

Site officiel de I'Eglise adventiste du Septiéme Jour
www.adventist.org

Site officiel des Assemblées de Freres
www.fileo.info

Site officiel de 'Armée du Salut
www.salvationarmy.org

Site officiel des Assemblées de Dieu de France
www.addfrance.fr

Site officiel des Assemblées de Dieu de La Réunion
addreunion.fr/

Site officiel de la Faculté Libre de Théologie Evangélique de Vaux-Sur-Seine
flte.fr

Site officiel de I'Institut biblique de Nogent
www.ibnogent.org

Site officiel du journal protestant historique "Réforme"
www.reforme.net

Site officiel d’Alliance Presse
www.alliance-presse.info

Blog officiel de Sébastien FATH, chercheur au CNRS, historien et sociologue spécialisé dans le protestantisme
blogdesebastienfath.hautetfort.com

Site officiel de I'Alliance Juive Messianique Mondiale

205



www.theimja.org

Site officiel du Centre Messianique : CEuvres Aupres du Peuple d'Israél
www.lebergerdisrael.org

Page web reproduisant la biographie officielle de William MILLER, par James WHITE

www.earlysda.com/miller/william-miller-biography.html

Page web, site officiel de I'Encyclopaedia Universalis, article sur John SMYTH,
www.universalis.fr/encyclopedie/smyth-smith/

Site officiel du Conseil (Ecuménique des Eglises
www.oikoumene.org

206



TABLE DES MATIERES

SECTION 1 — INTRODUCTION AU PROTESTANTISIVIE ........ocvvrieeecrienencteesseesee s sssssssseseseseesesesensaes 3
1. LA FOI CHRETIENNE ET LES CHRISTIANISIMIES ...vviuieiiieeeeeetetereecseesssessseesesesessessssssssssesesensens 4
2. NAISSANCE GENERALE DU PROTESTANTISIVIE ...cuvuveiieieieecteretesseceeesesessesesesesesassessssesssesenas 5
3. DEFINIR LE PROTESTANTISIVIE ..evvveeeteectcee et tessssssss s e ssstetevessssssssssssssstetesessssasssssssans 8
4. UN MOUVEMENT ENRACINE ....cooveteteeiieiiceeteeetete sttt saeas st ese s s s s stssssennans 9

SECTION 2 — LE JUDAISME ANTIQUE, JESUS-CHRIST ET LES EGLISES CHRETIENNES PRIMITIVES ...... 10
1. LE JUDAISME ANTIQUE : LE BERCEAU DU CHRISTIANISME ....cuvviieeiiieererereeecesseevevesesenenns 11

A. UN PEUPLE NOMMIE « ISRAEL » : LE PEUPLE JUIF ..ot 11
B. LA BIBLE JUIVE/HEBRAIQUE OU LUANCIEN TESTAMENT .....oouvueerrereeerererereeseeseseseesesesenens 16
C. LA SPIRITUALITE ET LES REVELATIONS DE 'ANCIEN TESTAMENT : L’ESPERANCE
IMESSIANIQUE .....vveveeeeeeeeeeeeeeeee ettt ettt essas et et s es et sens s st s st esetesssas s s nsne 21
2. JESUS DE NAZARETH ET LES PREMIERS CHRETIENS .....voveveveeeeeeeerereveteseseseeeesesesesesssesennsens 25
A. JESUS DE NAZARETH, LA PREMIERE VENUE DU MESSIE/CHRIST D’ISRAEL ...........ceuue.... 25
B. LES PREMIERS CHRETIENS : DES JUIFS DE FOI MESSIANIQUE ........coccovveeeieeeeeeereeeerenns 28
3. « UEGLISE » ET LES « EGLISES CHRETIENNES PRIMITIVES  .cvcviiecieeieecierieeereeeseeresee e 32
A. CE QU’EST « I’EGLISE » DANS L’ENSEIGNEMENT CHRETIEN ORIGINEL .......cvevveereeeeenrnnnnns 32
B. LES « EGLISES PRIMITIVES » : FORMES CONCRETES DE I’EGLISE UNIVERSELLE ................. 34
C. MINISTERES, CHARISMES ET APOSTASIES DANS LES « EGLISES CHRETIENNES
PRIMITIVES 3 oottt ettt as st et saesete et ete et stesensssesa e saesesnasanans 35

SECTION 3 — LES EGLISES CHRETIENNES ETABLIES JUSQU’AU 168™€ SIECLE ........ccceveveeirireereerenesnnas 40

1. DES « EGLISES PRIMITIVES » A « UEGLISE ROMAINE » «..cuvuvireireeeerereeciersseseseesevessssesenensnans 41
A. LA THEOLOGIE DE LA SUBSTITUTION : PORTE OUVERTE SUR LAPOSTASIE .....oooovveennnn.. 41
B. LA NAISSANCE, LE DEVELOPPEMENT ET L’ETABLISSEMENT DU

CATHOLICISME/ORTHODOXIE ....coveeevevereeeeeeeeeeeeseeseetesesessssaessssssssssssssssssssssessasnsssasssssssanas 43
C. L'OFFICIALISATION ROMAINE DU CHRISTIANISME : L’ETABLISSEMENT DE « L’EGLISE
ROMOAINE ettt e s a et ettt et e et st e et stesentesese s saesasnansnens 47

2. UEGLISE CATHOLIQUE/ORTHODOXE ET LA « CHRETIENTE % 1uvveveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeens 49
A. LES INSTITUTIONS DE BASE DE L’EGLISE CATHOLIQUE/ORTHODOXE ........oocveveverrernnn, 49
B. LE « GRAND SCHISME » : LA NAISSANCE ET LE DEVELOPPEMENT DES « CHRETIENS

(0301 AV R 50
C. LE MOYEN-AGE OCCIDENTAL : « PAPAUTE » ET « CHRETIENTE % wveveveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeeeens 52

SECTION 4 — LA REFORME DU 16°™® SIECLE — LE PROTESTANTISME .......ooveuiriieeerreneesierees et 57

1. UACTE INITIAL DE LA REFORME : 31 OCTOBRE 1517 ...voveveveveeeeeeeeeeeerereresssesesesesesesesesesenens 58
A. UN MOINE NOMME MARTIN LUTHER ....veveveveeeretereeeeeeeeseeeseeeessessesesesesesesssesssassessnens 58
B. LES « 95 THESES » DE MARTIN LUTHER «...ovueeteeieeeeeeeeeeeteeeeeeesee ettt an s 60
C. LUTHER : UN HOMMIE IMPARFAIT DE SON EPOQUE .........coeeeeeeeeeveeereeereseseresesesesenens 63

2. LA REFORME MAGISTERIELLE : LES PROTESTANTS DITS « HISTORIQUES » .....oovvvevrvreirienns 64
A. LE LUTHERANISME (A PARTIR DU 1657 SIECLE) ..ecvvvveeeeereeereeeeeereeeeeeseeseseeessenasenasenns 64

1. Le luthéranisme de Melanchthon ... 64

2. Le luthéranisme de Bucer ou « protestantisme tétrapolitain » .......cccccvvvveeeiieiiiiicciicinnns 65
3. Le piétisme : une mouvance d’origine luthérienne inspirée de la piété évangélique

F LT | oF= o1 ) U SUUURROt 67

B. LE CALVINISME REFORME ET PRESBYTERIEN (A PARTIR DU 16°™€ SIECLE) ....cccvvuvevevenne. 67

1. La Réforme d’UIriCh ZWINGli c.....ovveiieeeeii ettt et reee e e e e e e ennannns 67

2. La Réforme de GUIllaUME Farel .....ccooviiiiiiiieeeeeeeeeet e e e e e e e re e e eeer e eeeeseanes 68

3. La REFOrme de JEAn CalVin c..cciciiiiiiiiieeeeeeeeetee ettt e e e e e e e e e e e e e e eeseeeabaeasabeasaaaes 69

4. Jean Calvin : un homme imparfait de SON POQUE .....ceeeeiiiiicccciiiiie e, 71

5. Uexpression francaise actuelle de I'Eglise calviniste réformeée .........cocevvevvververvreerenennnn. 73

207



6. Un héritage calviniste des protestants francophones : la version Segond de la Bible .... 73

7. La Réforme de John Knox : le « calvinisme presbytérien » ou « presbytérianisme » ...... 73
8. « Les Mormons » : une rupture restaurationiste détachée du presbytérianisme .......... 74
C. LES CALVINISMES VAUDOIS ET HUSSITE (A PARTIR DES 12¢™¢ ET 16°™¢ SIECLES) ............... 80
1. Le mouvement vaudois originel ou « valdéiSme » .......ccccccveeeiiiiiiiee e 80
2. Le mouvement hussite originel Ou « NUSSISME M ..cccuviiviieiiiiieiiiieiiniee e e esreesseee e 81
3. Les Eglises calvinistes vaudoises et hUSSItES ........cceeeeirerieiieerieiiieieseese st eresessesens 81
D. LANGLICANISME : CATHOLIQUE, PROTESTANTE PUIS PLURALISTE (A PARTIR DU
TEPMESIECLE) wevevveeeeeeeeeeeeeeeeeeeee ettt sttt a st as sttt st e nete s et et et et et ennaensanae s 82
1. Le schisme anglican : la phase catholique « henricienne » .......cccccveeecieeeiecciiiiiee e, 82
2. La phase protestante calviniste « édouardienne » et le retour du catholicisme
(0100111 o EO T PO PPPPPPUPPPPIR 83
3. La phase calviniste « élisabéthaine » : une voie cultuelle intermédiaire
(o= Yd oo [ To U1y A oo 1 =Ty =1 o | ST 84
4. La phase « pluraliste » : 'anglicanisme moderne a la fois catholique et protestante ..... 84
5. La Communion anglicane : les Eglises anglicanes et I'Eglise épiscopalienne................... 86
E. UN CALVINISME CONGREGATIONALISTE : LE PURITANISME (A PARTIR DES 16°™ ET
T7PMESIECLE) v eeeee ettt et et ettt ss s s st st st s eseseses s ssat et etetetsnsaessanaeaes 87
1. Le mouvement anglican des « PUIitaing » .....cccccceeeeiiiieiiciiiiiee e eeree e e e 87
2. Les Eglises calvinistes congrégationalites (ou Eglises puritaines) .........coeeeeevrereveeennnnas 88
3. « Les unitariens » et « les quakers » : deux expressions libérales non
protestantes détachées du PUritaniSME .......ccveeiecccieie e 89
3. LA REFORME RADICALE : LES PROTESTANTS DITS « EVANGELIQUES » .....cuvverererererererennnn. 90
A. 'EVANGELISME ANABAPTISTE ET NEO-ANABAPTISTE (A PARTIR DU 16°™ SIECLE) .......... 92
1. Les racines zwingliennes de I'anabaptisme, la premiere confession
FEVIVAliSTE/EVANZEIIGUE ...c.eveeeiieecieee ettt ettt e ettt e e tb e e e tte e eabee e sabeeeerteeenbaeeas 92
2. Lanabaptisme primitif face a [a Persécution ......cccceeeeecieeei e 93
3. Le néo-anabaptisme dans son expression « hULLErite » .....cccoceevveeeeiceeeeciee e e, 94
4. Le néo-anabaptisme dans son expression « MENNONITE » ...ccccvveeeeeiieeeeeccirieeeeenrieeeee e 95
5. Le néo-anabaptisme dans son expression du « Vieill Ordre » ......ccceevccccccvieeveeeeeeeeeeennn, 95
B. ’EVANGELISME BAPTISTE (A PARTIR DU 176 SIECLE) ...vuveveveeeeeeeeeeeeeeenereeeeseesee e 96
1. John Smyth : Réformateur initial du baptisSmMe .....ccccvieiiiiiieeiiiece e 96
2. Thomas Helwys : Réformateur effectif du baptisme ......cccceeevieiiiiniiiiiii e, 97

3. Les deux branches du baptisme : le « baptisme général » et le « baptisme réformé » ... 99
4. Une dénomination détachée du baptisme et rattachée a I'adventisme : Le

« baptisme du SEPLIEME JOUE M ..vviiiriiiiiiiciiitiesie et e e s e s sabaee s e sreeeas 99
5. Les approches baptiste de I'action de I'Esprit Saint : entre charismatiques
€1 COSSATIONISTES .eieiiieiee ittt ettt ettt te e e e e e e eeeeeeesesesssusnrnneeeeeeeesssessannenees 100
C. UEVANGELISEME METHODISTE (A PARTIR DU 18°™ SIECLE) ...ueveeeereiineereneseneeeireeenes 100
1. Le mouvement anglican formé par John et Charles Wesley ........cccocvveeeeccirieeeeccnneeenn. 100
2. Le schisme inévitable de John Wesley : la naissance de la confession méthodiste ...... 101
3. Le méthodisme calvinien : forme plus calviniste de méthodisme fondée par
Ge0orge WHItEfield ...cccieeeeeece e et e e e ebte e e 102
4. Le salutisme : forme humanitaire et militaire de méthodisme fondée par
WIllTamM BOOLN ettt ettt ae et e e e saba e e sabae e s sreeesanas 103
5. Les approches méthodistes de I'action de I’Esprit Saint : présence d’une
MINOFité ChariSMAtIQUE ....uvieieiiieee e cree e s s ere e e e e ssateee e s s e beeeesannes 103
D. UEVANGELISME ADVENTISTE (A PARTIR DU 19°™ SIECLE) ..ueeueeeeereereneeeieieineeeeeenenes 104
1. William Miller, un fer de lance du « Réveil Interconfessionnel » .......ccceeeeriviiiiniiiiniinnnn. 104
2. Les petites Eglises a0VENTISTES ........cvveieerereriieiieeeeeeter e st seressassssese s s sesesens 105
3. La plus grande dénomination adventiste : « Les Adventistes du Septiéme Jour » ....... 105

4. « Les Témoins de Jéhovah » : mouvement sectaire de dits « Etudiants de la Bible » .... 106

208



E. ’EVANGELISME DES « FRERES » (A PARTIR DU 19%™ SIECLE) wvveveveeeeeeeeeeeeeeeeeeveenenns 112
1. Le mouvement originel des « Freres (de Plymouth) » et « Les Assemblées

Evangeéliques des Freres OUVEITS M ...uiiiicciieeeiiiiieeeeeiiiieeeeireeeesesnvreeessssseeeessneesessnnssnens 112
2. John-Nelson Darby : « Les Assemblées évangéliques des Fréres Exclusifs » ................. 113
F. 'EVANGELISME REFORME/PRESBYTERIEN, OU NEO-CALVINISME (A PARTIR DU
TGOME SIECLE) vttt ettt ettt s 113
G. L'EVANGELISME PENTECOTISANT (A PARTIR DES 19°™ ET 20°™ SIECLE) w...cuvevvevereecerens 114
1. Une mouvance pentecotisante SPONtANEE ........eeevceeeeeiciiiee et e s saaee e 114
2. Le Réformateur initial du pentecétisme : Charles Fox Parham ........cccecvvvecveeivieeennen. 115
3. Le Réformateur effectif du pentecotisme : William Joseph Seymour .......cccccveeevvenneen. 119
4. Le développement du pentecotisme NAISSANT .......cccceeceereierireeceeeeeiie e e eereeeeeeeraeeeeenens 121
5. Organisations ecclésiales : « les Assemblées de Dieu » et les autres Eglises
(oY= gl =T ol oY d ] (=TT U 122
6. « Le pentecotisme de I'unicité » : une dérive pentecdtiste hors protestantisme ......... 124
7. Une deuxiéme vague « charismatique » : Le « Renouveau Charismatique » ............... 125
8. Un fruit notable du Renouveau Charismatique : le « néo-évangélisme »
OU « NOUVEI EVANZELISIME % vttt tte e e e e etre e e e e b rae e e e reeeeas 128
9. Une expression phare du Mouvement de Lausanne : « Jeunesse en Mission » ........... 129
10. Un certain réveil « charismatique/pentecétisant » dans les dénominations
BVANGEIIGUES .evveieiieeee e ccitee et e e e etrre e s ere e e e s e rtte e e e e estteeeeeesbteeeeeeasbeeeeesanteeesannssseeeennnrens 130
11. « Les néo-charismatiques » : une vague pas toujours évangélique aux
Erives SECLAIrES MECUITENTES t.utiircieeiriee it e erteesrtee e st e srte e siree s beeessbeeessbaeessaseessnseesses 131
H. UN EVANGELISME ISRAELITE : LE JUDAISME MESSIANIQUE (A PARTIR DES 19°™ ET
20°ME SIECLE ...ttt sttt 136
1. Le judéo-christianisme des Eglises Primitives ........ccceeeueevreerereseirieseesesiseeseee s sseneneas 136
2. Des racines de I'antijudaisme catholique au Concile d’Agde : la « substitution »
BSOS FIUITS 1ivteiiiiee ettt ettt e e s rt e e srte e e s ste e s ssaeeesbeessnsbeesnteesaabaesntee s 138
3. La survivance clandestine du judéo-christianiSMme ......cccceeeeccviieeecccieee e 139
4. La reniassance du judéo-christianisme au sein du protestantisme : « le
JUAISME MESSIANIGUE M ceveeieieiieeiieee e e e ee et ree e e e ee e eeerabbeeeeeeeeeeeseennnnnnrensaeeeaeaneas 139
5. Les dénominations juives MEeSSIaNIQUES ......ccccveecveerireeerieeeeirreeseeeeeseeeeeeeeesseesesseessnens 143
SECTION 5 — LES ALLIANCES ECCLESIALES PROTESTANTES ........coovvevirererieerieseeeseesesesessseeesesessesens 145
1. LES PRINCIPES FEDERATIFS ET CONCILIAIRE DU PROTESTANTISME ..vveveeveereeeeeeeeerennnns 146
2. LES ALLIANCES ECCLESIALES INTERNATIONALES ET FRANGAISES ...evveveveveeeeeeeeveeerreesnaenns 146
3. LES DENOMINATIONS MEMBRES DE LA FPF EN JANVIER 2026 .....evuvevevreeereeeeeeerevrenensnns 147
4. LES DENOMINATIONS MEMBRES DU CNEF EN JANVIER 2026 ......oceveeeeeerreieeereeeererenrennnn. 149
SECTION 6 — LA FOI PROTESTANTE ... uoiieiieieciire e e sttreevee s sre e e seveeessee s seseeesensee s ssnesseesseneessnnsenenn 151
1. LA PROFESSION DE FOI CHRETIENNE NICEENNE ....vcvcvevieeveeiieceeeeetese e esseeseseas 152
A. LE SYMBOLE DES APOTRES ....ovoveeveeeveeeeteeeeeeeeeseeeseetesesssassssssesesesessasssasssesssssesesesesenes 152
B. LE SYMBOLE DE NICEE-CONSTANTINOPLE .....oovveveeeueeeeereerreeereieresesseseesesesesesesesssesanaens 152
2. LAPROFESSION DE FOI CENTRALE PROTESTANTE ...cocvttiiieeiiieeenieessieesiieessireessiveesseneennns 153
3. LES FETES CHRETIENNES DANS LE PROTESTANTISVIE ....cuvuverrieererereeeeeseesesesesevesesseseenens 154
4. LES COURANTS D’APPROCHE THEOLOGIQUE .....cuvueuriieereerevcreteeeeeeeeeeesetesesessasessnensnesnns 155
SECTION 7 — AFFIRMATIONS COURANTES ET CLICHES, REPONSES CLAIRES ..........cccvcvururneerrernenenene 158
1. EN FRANCE, LES IDEES RECUES SUR LES PROTESTANTS ....ovevvveverereneeeeeeeeeeeeereseseneenesesae e 159
2. REPONSES CLAIRES AUX AFFIRMATIONS ET CLICHES PRINCIPAUX SUR LE
PROTESTANTISIMIE ...eeuiiiiiieeiiee e site s eiie sttt et sb e st et a e e b e e st e e essbaaesnbaeesabaeessbneesanas 159

209



ANNEXE 1 — LA SAINTE BIBLE ET SES VERSIONS SEGOND EN FRANCGAIS ......coieiiiiiriiiieeeeeereeeaen,
1. LASAINTE BIBLE : SON CANON ET SA TRANSMISSION .....coiviiiiiiieiniieenieeenieeesiieesveeesnene
A. LE CANON DE LA BIBLE ET SES DIFFERENCES SELON LES CONFESSIONS ........ccveveuvnnnne.
B. DES MANUSCRITS AUX TEXTES ORIGINAUX RECONSTITUES ....eoeveeereeeeerereeereeererenerenns
1. La transmission de I'ANcien TeStameNnt .....ccceeeecciiiies e et ve e
2. La transmission du Nouveau TeSTaMENT ....cccccvieeieeciiee ettt e e e e
2. LES VERSIONS FRANGAISES DE LA SAINTE BIBLE ....ccccctiiieieeiiieeenieeeeieeeniressieeesiveeesieee e
3. LOUIS SEGOND ET SES VERSIONS FRANGCAISES DE LA BIBLE .....cocceevriieinieennieeeiee e
A. LOUIS SEGOND ET LA « BIBLE D’OXFORD 3 ....cocuveeeieeeeeie ettt sene e ssaee s
1. Le pasteur Louis Segond, docteur en théologie protestante ........ccccccceeeeeeecinnnnneennen...
2. Le travail de traduction de Louis Segond : La « Bible d’Oxford » .......cccccveeeeeeeiiieccnnnns
3. Scandales et succes de la « Bible d’OXfOrd » ......ceeeeiieececccciiiiiieeee e
4. Un travail de correction et d’adaptation : les versions « Segond 1888 révisée »

LY AR CONY= <o o Lo I K i 0 10 SRRt
B. LES REVISIONS DE LA VERSION « SEGOND 1910 5 ...ovveeeeereeeeeeereeeeseeeeeseeesesssse e
1. Une révision encore conservatrice : La « Version revue 1975 » ..ccccccvveeeeeeeeeeecceccvnnneen,
2. Une révision moins conservatrice en 1978 : La « Bible a la Colombe » ......cccccceeuuunnnes

3. Une traduction toute nouvelle et de longue haleine : La « Nouvelle Bible
YT oo oo I (V] 2 ) SRR

4. Une révision qui se veut a la fois conservatrice et moderniste : La « Bible
YT oo oo 107 0 PR
ANNEXE 2 — LA CROIX HUGUENOTE — UN SYMBOLE FORT ET DISCRET ......cccouuiieiiirireicieneererenceenes
1. UNE REPRESENTATION CONTEXTUEE ..ottt ettt sessess e eseseseseeasssense e
2. UNE LENTE ACCESSION AU RANG DE SYMBOLE GLOBAL ...cccuvtvrveeiiiieniiieenireenieeesiveenenne
3. LA PLACE DU SYMBOLE DE NOS JOURS ....ootiiitiiiiiiiniieeeireenireesireesvreesareeessbeeesnaeesssneeesans

Sources bibliographiques CONSUITEES ..................ccooiiiiiiiiiii e e
Sources NUMEriques CoONSUILEES SUr INTEINEL ..................oooiiiiiiiiiiiiiecccee et

210



